БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №1**

**СПАСЕНИЕ**

**“Что значит быть спасённым?”**

Что значит быть спасённым? На этот вопрос разные люди отвечают по-разному. Некоторые считают, что им не отчего спасаться и поэтому говорить о спасении им нет необходимости. Другие люди согласны с тем, что спасение это важный вопрос но, при этом изобретают свои собственные варианты, которыми, на их взгляд можно спастись.

Библия говорит, о том, что спасение это самый главный вопрос жизни человека, определяющий сущность его настоящего и будущего. Говоря о спасении, Библия представляет конкретное явление, которое должно иметь место в жизни человека для того, чтобы его жизнь действительно обрела смысл, и суть для которой она была создана. Спасение определено Библией как новое рождение, связанное с радикальными переменами его жизни.

Что происходит с человеком, когда он рождается свыше, т.е. когда он действительно спасается? Для того, чтобы иметь ясное и правильное понимание этого вопроса необходимо обратиться к Библии и проследить её учение о природе спасения и о том каким образом оно действует в человеке. Правильное понимание Библейского учения о спасении позволит каждому христианину иметь верный, сбалансированный взгляд на уверенность в спасении и на процесс личного освящения.

**I. Почему необходимо спасение**

Библия детально объясняет реальность жизни человека: его происхождение, его грехопадение и его нынешние взаимоотношения с Создателем. Эта реальность начинается с Бога, с уникальной сущности Его природы.

 **А. Абсолютная святость Божья**

Библия ясно говорит, что Бог – это абсолютная личность, Творец, который безгранично превосходит творение.

* Бог абсолютно независим не от кого. Он источник жизни. Он существует сам по себе. Он первопричина всего существующего.

**Исх 3:14**  14 Бог сказал Моисею: Я есмь Сущий. И сказал: так скажи сынам Израилевым: Сущий [Иегова] послал меня к вам.

* Бог – обладает абсолютным знанием, абсолютной силой, абсолютной любовью. Он является абсолютным добром. Он обладает абсолютным миром, гармонией, созидательной силой и т.д.

**Исайя 40: 22- 28** «Он есть Тот, Который восседает над кругом земли, и живущие на ней - как саранча пред Ним; Он распростер небеса, как тонкую ткань, и раскинул их, как шатер для жилья. 23 Он обращает князей в ничто, делает чем-то пустым судей земли. 24 Едва они посажены, едва посеяны, едва укоренился в земле ствол их, и как только Он дохнул на них, они высохли, и вихрь унес их, как солому. 25 Кому же вы уподобите Меня и с кем сравните? говорит Святый. 26 Поднимите глаза ваши на высоту небес и посмотрите, кто сотворил их? Кто выводит воинство их счетом? Он всех их называет по имени: по множеству могущества и великой силе у Него ничто не выбывает. 27 Как же говоришь ты, Иаков, и высказываешь, Израиль: `путь мой сокрыт от Господа, и дело мое забыто у Бога моего'? 28 Разве ты не знаешь? разве ты не слышал, что вечный Господь Бог, сотворивший концы земли, не утомляется и не изнемогает? разум Его неисследим».

* Бог прямо и ясно учил людей о важности понимания Его особого статуса во вселенной

**Второзаконие 5:6-9**  6 Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; 7 да не будет у тебя других богов перед лицем Моим. 8 Не делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху и что на земле внизу, и что в водах ниже земли, 9 не поклоняйся им и не служи им;

**Второзаконие 6:4-5**  4 Слушай, Израиль: Господь, Бог наш, Господь един есть; 5 и люби Господа, Бога твоего, всем сердцем твоим, и всею душею твоею и всеми силами твоими.

* Бог свят. Его совершенство и абсолютный статус сохраняются Его святостью. Божья святость представляет собой своеобразную «защиту», не позволяющую ничему не чистому, своевольному и восстающему против Бога приближаться к Нему.

**Исаия 6:1** В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. 2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. 3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его! 4 И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. 5 И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами,-- и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.

Инструментом действия Божьей святости является Божий гнев, который поражает всё греховное, всё, что противостоит Богу или не соглашается с Ним. Библия во многих местах говорит о страшной силе Божьего гнева уничтожающей абсолютно всякий грех и абсолютно всякую нечистоту.

**Пс 20:10** Во время **гнева** **Твоего** Ты сделаешь их, как печь огненную; во гневе Своем Господь погубит их, и пожрет их огонь. 11 Ты истребишь плод их с земли и семя их- из среды сынов человеческих,

Божий гнев – это не Его каприз, а объективная реальность неизбежно действующая всегда, когда что-то несовершенное восстаёт против Бога, претендуя на Его статус.

 **Б. Абсолютная греховность человека**

Вторым важным элементом понимания необходимости спасения является правильное понимание греховности человека. Суть грехопадения Адама и Евы заключалась в их восстании против Бога.

Когда Бог создал человека, Он объяснил Ему смертельную опасность нарушения Его воли.

**Быт 2:16-17**  16 И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть, 17 а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь.

Дьявол, подошедши к человеку, подтолкнул его к нескольким неверным действиям:

**Быт** **3:4** И сказал змей жене: нет, не умрете, 5 но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло.

* + Сомнение в Боге
	+ Попытка «независимого мышления»
	+ Попытка занять место Бога
	+ Попытка самим определять, что есть добро и что зло

Природа грехопадения в том, что человек стал самоцентричен по своей сути. Его личные интересы, его личное право определять свою систему ценностей (что хорошо и что плохо) неизбежно вступают в конфликт с Богом, Творцом и суверенным Владыкой вселенной. В этом суть человеческой природы. Даже тогда, когда не возрождённые люди делают добро, они делают это потому, что они сами считают что-либо добром, а не потому, что они признали, что Бог называет это добром. В данном случае человек, а не Бог остаётся тем, кто определяет, что есть добро.

Библия говорит, что состояние абсолютной греховности, т.е. утверждение себя и противостояние Богу насквозь пропитало природу человека.

**Рим 3:10** как написано: нет праведного ни одного; 11 нет разумевающего; никто не ищет Бога; 12 все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного. 13 Гортань их-- открытый гроб; языком своим обманывают; яд аспидов на губах их. 14 Уста их полны злословия и горечи. 15 Ноги их быстры на пролитие крови; 16 разрушение и пагуба на путях их; 17 они не знают пути мира. 18 Нет страха Божия перед глазами их.

В результате абсолютно каждый человек, появляющийся на свет безнадёжно греховен и значит, его греховная природа вызывает на себя уничтожающее действие Божьего гнева. От этого не свободен никто.

**Иоанна 3:36** Верующий в Сына имеет жизнь вечную, а не верующий в Сына не увидит жизни, но **гнев** **Божий** пребывает на нем.

По своей милости к человеку, Бог не истребил его сразу после его греха в саду Едемском. Вместо этого Бог начал длительный и сложный процесс реализации своего плана спасения.

Во времена Ветхого Завета Бог предписал народу особую систему поклонения и жертвоприношения. Эта система пророчески указывала на истинную жертву Иисуса Христа, которая должна была быть принесена, чтобы удовлетворить Божий гнев, простирающийся на согрешившего человека. Первым жертвенником, стоящим во дворе храма у его входа был жертвенник умилостивления (Левит 1:5) на котором должны были приноситься жертвы прежде чем входящие могли приближаться к месту поклонения Богу.

Жертвы Ветхого Завета только указывали на жертву Иисуса Христа и поэтому не могли у действительности умиротворить Божий гнев. Именно поэтому необходимо было прийти на землю Иисусу Христу, который стал между Богом и человеком заслонив его собой от истребляющего гнева Божьей святости.

**Евр 10:1** Закон, имея тень будущих благ, а не самый образ вещей, одними и теми же жертвами, каждый год постоянно приносимыми, никогда не может сделать совершенными приходящих [с ними]. 2 Иначе перестали бы приносить [их], потому что приносящие жертву, быв очищены однажды, не имели бы уже никакого сознания грехов. 3 Но жертвами каждогодно напоминается о грехах, 4 ибо невозможно, чтобы кровь тельцов и козлов уничтожала грехи.

Таким образом, человек, сам по себе просто не способен восстановить свои взаимоотношения с Богом. Все его стремления основаны на признании своей собственной, независимой от Бога ценности. Поэтому его собственные заслуги никогда не способны дать ему возможности спасения.

**II. Как спасение стало возможным**

После грехопадения, человек оказался в безвыходном состоянии. В нём нет ничего доброго, чтобы могло спасти его от погибели. Именно поэтому Бог совершил величайшее чудо в истории, послав на землю своего Сына, Иисуса Христа, для того, чтобы Он взял на себя человеческий грех, отдав человеку свою праведность.

 **А. Необходимость праведности Иисуса Христа**

Так как Бог абсолютно свят, пребывать с Ним может только тот, кто обладает абсолютной святостью. О новом Иерусалиме, где Бог будет вечно пребывать с человеком, сказано:

**Откр 21:27** И не войдет в него ничто нечистое и никто преданный мерзости и лжи, а только те, которые написаны у Агнца в книге жизни.

В связи с тем, что человек, по своей природе абсолютно греховен, т.е. противостоит Богу, Бог нашёл единственно возможный путь для спасения человека – послать своего Сына, Иисуса Христа на землю, чтобы Он став человеком умер за людей взяв на Себя их грех, а значит и Божий гнев который этот грех вызывает. Вот почему Иисусу Христу пришлось не только стать человеком, но и умереть на Голгофском кресте заняв место людей. Беря грех человека на себя, Иисус Христос, при этом, отдаёт человеку свою праведность, посредством которой, Бог принимает человека в общение с собой.

**2 Кор 5:21** «Ибо не знавшего греха Он сделал для нас [жертвою за] грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом».

**1 Кор 1:30** От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением,

Спасение человека невозможно при его «частичной» святости. Спасение предполагает наличие полной или абсолютной святости, не имеющей ничего нечистого. Библия ясно говорит, что человек не в состоянии генерировать свою праведность. Каждая его клетка наполнена самолюбием. Безусловное подчинение Богу ему не свойственно. Зная это, Бог приготовил для человека путь спасения, при котором, при новом рождении в человеке появляется новая природа, природа Иисуса Христа дающего ему свою абсолютную праведность. Именно поэтому жертва Иисуса Христа, называется «Заместительной жертвой», что подчёркивает, что Христос взял на себя наш грех, умерев за нас, и даровав нам свою праведность, по средством которой рождённый свыше человек имеет общение с Богом и сможет войти в небеса.

 **Б. Достаточность праведности Иисуса Христа**

С необходимостью жертвы Иисуса Христа для спасения человека согласны многие. В тоже время, не все люди готовы согласиться с тем, что жертва Иисуса Христа абсолютно достаточна для того, чтобы человек был спасён. Многие христианские религии построены на попытках добавить что-либо к праведности Иисуса Христа. По их человеческому мнению спасение должно происходить по схеме: «Христос +...». Другими словами, люди хотят добавить свои требования для того, чтобы праведность Христова была достаточна. Таким образом одни добавляют исполнение субботы, другие говорение на иных языках, исполнение традиций и обрядов, наличие определённых знамений, человеческую изобретательность и т.д. Апостол Павел называет такое «Евангелие» ложным Евангелием, и предостерегает от увлечения им

**Гал 2:16** однако же, узнав, что человек оправдывается не делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а не делами закона; ибо делами закона не оправдается никакая плоть..... 21 Не отвергаю благодати Божией; а если законом оправдание, то Христос напрасно умер.

**Фил 3:2** Берегитесь псов, берегитесь злых делателей, берегитесь обрезания, 3 потому что обрезание-- мы, служащие Богу духом и хвалящиеся Христом Иисусом, и не на плоть надеющиеся,

Рождённый свыше христианин принимает праведность Христову как единственное основание для своего спасения. Он признаёт свою абсолютную негодность и полностью полагается на Иисуса Христа как на своего Господа и Спасителя. Если только человек будет хоть в какой-то мере надеяться на свою плоть (т.е. на свои достижения) в вопросе своего спасения или освящения, то он не будет иметь никакой возможности спастись, потому что его плоть не может производить ничего доброго по самой её сути.

**Иер 17:5** Так говорит Господь: проклят человек, который надеется на человека и плоть делает своею опорою, и которого сердце удаляется от Господа. 6 Он будет как вереск в пустыне и не увидит, когда придет доброе, и поселится в местах знойных в степи, на земле бесплодной, необитаемой. 7 Благословен человек, который надеется на Господа, и которого упование-- Господь. 8 Ибо он будет как дерево, посаженное при водах и пускающее корни свои у потока; не знает оно, когда приходит зной; лист его зелен, и во время засухи оно не боится и не перестает приносить плод. 9 Лукаво сердце [человеческое] более всего и крайне испорчено; кто узнает его?

**III. В чём заключается практическое действие спасения**

Спасение, ставшее возможным благодаря заместительной жертве Христа, практически применяется к человеку, когда он в смирении принимает Евангелие своим сердцем. Когда человек смиряется перед Богом, сознавая свою абсолютную греховность и нужду в Спасителе, доверяя своё сердце и свою жизнь Христу, принимая Его господство над собой, Дух Божий, оживляет мёртвый дух человека и соединяясь с ним создаёт нового человека, с новой природой.[[1]](#footnote-2)

 **А. Спасение выражается в появлении новой природы**

Ещё в Ветхом Завете, сразу после того, как народ Израильский нарушая Божий закон в течение жизни нескольких поколений был наказан Богом Вавилонским пленением, Бог через своих пророков открыл, что Он намерен установить новый порядок своих взаимоотношений с человеком. Этот новый порядок Он назвал Новым Заветом.

**Иер 31:31** Вот наступают дни, говорит Господь, когда Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет, 32 не такой завет, какой Я заключил с отцами их в тот день, когда взял их за руку, чтобы вывести их из земли Египетской; тот завет Мой они нарушили, хотя Я оставался в союзе с ними, говорит Господь. 33 Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом.

 В этом тексте Бог говорит, что проблема прежнего, т.е. Ветхого завета заключалась в том, что он был нарушен Израилем, в то время как Бог оставался верным ему. Новый Завет отличается от Ветхого Завета тем, что его основной характеристикой будет изменение содержимого сердец Божьих детей. Это говорит об изменении природы человеческого сердца (буду им Богом, а они будут Моим народом). Новая природа характеризуется преданностью Богу и страхом перед Ним.

**Иер. 32:40** «И заключу с ними вечный завет, по которому Я не отвращусь от них, чтобы благотворить им, и страх Мой вложу в сердца их, чтобы они не отступали от Меня».

Сутью Нового Завета и является появление новой природы, которая боится Бога и поэтому не хочет отступать от Бога, ища утверждения своего собственного «Я». Продолжая свидетельствовать о Новом Завете, Бог говорил также через пророка Иезекииля:

**Иез 36:26** «И дам вам сердце новое, и дух новый дам вам; и возьму из плоти вашей сердце каменное, и дам вам сердце плотяное. 27 Вложу внутрь вас дух Мой и сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять».

В этом тексте, Бог описывает новое рождение как радикальную замену сердца, т.е. сердце жёсткое, противящееся Богу в момент рождения свыше заменяется на сердце способное воспринять Дух Божий. Соединение нового сердца и Духа Божьего производит в человеке радикальную перемену сущности его желаний. Новое сердце характеризуется тем что оно ищет чтобы исполнить Божью волю (сделаю то, что вы будете ходить в заповедях Моих и уставы Мои будете соблюдать и выполнять).

Иисус Христос говорил об этом Никодиму, тогда когда тот пришёл к Нему поговорить о том, как угодить Богу. Христос ответил ему просто и прямо – старый человек, сутью которого является угождение себе, не может угодить Богу. Для этого ему нужно новое рождение.

**Иоанна 3:3** Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. 4 Никодим говорит Ему: как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться? 5 Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие. 6 Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух.

 **Б. Сущностью новой природы является её неприятие греха**

 В послании к Евреям говорится о том, что рождение свыше соединяет воедино два аспекта действия жертвы Иисуса Христа. Он говорит одновременно о том, что Христос искупил человека от вины греха и дал ему новую природу, противящуюся греху.

* Искупление и освобождение от вины греха:

**Евр. 10:10** «По сей-то воле освящены мы единократным принесением тела Иисуса Христа. 11 И всякий священник ежедневно стоит в служении, и многократно приносит одни и те же жертвы, которые никогда не могут истребить грехов. 12 Он же, принеся одну жертву за грехи, навсегда воссел одесную Бога, 13 ожидая затем, доколе враги Его будут положены в подножие ног Его. 14 Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых».

* Освобождение от рабства греха – получение новой природы, подчиняющейся Богу и противящейся греху:

**Евр. 10:15** «[О сем] свидетельствует нам и Дух Святый; ибо сказано: 16 Вот завет, который завещаю им после тех дней, говорит Господь: вложу законы Мои в сердца их, и в мыслях их напишу их, 17 и грехов их и беззаконий их не воспомяну более. 18 А где прощение грехов, там не нужно приношение за них».

 Эти два аспекта действия жертвы Христа описаны здесь как одно событие происходящее при рождении свыше. Это означает, что подчинение Богу и противление греху являются неотъемлемой частью спасения. В этом сущность новой, родившейся от Бога природы. Она отличается от прежней природы тем, что она живёт интересами Бога, а не интересами своего самолюбия.

 Описывая практику христианской жизни, апостол Иоанн в первом послании говорит о нескольких качествах, которые свидетельствуют о том является ли человек действительно христианином или нет. Одним из таких качеств апостол называет неприятие греха.

**1 Иоанна 3:9** Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога.

 Это означает, что сутью рождённого свыше человека является его полное признание Божьей суверенной власти и добровольное подчинение Ему. Это является характеристикой его новой природы данной Ему от Бога.

 Иисус Христос говорит об этом же в Евангелии от Иоанна. Когда Он говорил с фарисеями отказывавшимися верить в Него как в Мессию, Божьего Сына, Он объяснил причину этого неверия:

**Иоанна 10:24** «Тут Иудеи обступили Его и говорили Ему: долго ли Тебе держать нас в недоумении? если Ты Христос, скажи нам прямо. 25 Иисус отвечал им: Я сказал вам, и не верите; дела, которые творю Я во имя Отца Моего, они свидетельствуют о Мне. 26 Но вы не верите, ибо вы не из овец Моих, как Я сказал вам. 27 Овцы Мои слушаются голоса Моего, и Я знаю их; и они идут за Мною. 28 И Я даю им жизнь вечную, и не погибнут вовек; и никто не похитит их из руки Моей. 29 Отец Мой, Который дал Мне их, больше всех; и никто не может похитить их из руки Отца Моего. 30 Я и Отец—одно».

Христос ясно определяет, что суть неверия фарисеев заключается не в том, что они не имели достаточно свидетельства о Его Божественности, а в том, что они не являются Его овцами. Отличие Его овец заключается в том, что они хотят слушать Его голос и следуют за Ним. Они признают Его своим Пастырем, и Он знает каждого из них. Благословение истинных овец Иисуса Христа заключается в том, что в лице Иисуса Христа и Его небесного Отца они имеют самую сильную защиту и опору, на которую они могут полностью возложить своё упование, доверив Ему своё спасение.

ПРИЛОЖЕНИЕ – 1

**Представление Евангелия**

В ситуации, когда вы сомневаетесь, что человек рождён свыше, вам необходимо, прежде всего, объяснить ему Евангелие:

**Владычество Бога**

* Бог является Творцом и абсолютным Владыкой всего Творения

Деян 17:24 «Бог, сотворивший мир и всё, что в нем, Он, будучи Господом неба и земли, не в рукотворенных храмах живет 25 и не требует служения рук человеческих, [как бы] имеющий в чем-либо нужду, Сам дая всему жизнь и дыхание и всё.

Ис 40:13 Кто уразумел дух Господа, и был советником у Него и учил Его? 14 С кем советуется Он, и кто вразумляет Его и наставляет Его на путь правды, и учит Его знанию, и указывает Ему путь мудрости? 15 Вот народы-- как капля из ведра, и считаются как пылинка на весах. Вот, острова как порошинку поднимает Он. 16 И Ливана недостаточно для жертвенного огня, и животных на нем-- для всесожжения. 17 Все народы пред Ним как ничто,-- менее ничтожества и пустоты считаются у Него.

* Бог создал человека для своей цели

Быт 2:7 «И создал Господь Бог человека из праха земного, и вдунул в лице его дыхание жизни, и стал человек душею живою. 8 И насадил Господь Бог рай в Едеме на востоке, и поместил там человека, которого создал».

Деян 17:26 От одной крови Он произвел весь род человеческий для обитания по всему лицу земли, назначив предопределенные времена и пределы их обитанию, 27 дабы они искали Бога, не ощутят ли Его и не найдут ли, хотя Он и недалеко от каждого из нас: 28 ибо мы Им живем и движемся и существуем,

**Святость Бога**

* Божественный абсолют чистоты

Быт 2:16 И заповедал Господь Бог человеку, говоря: от всякого дерева в саду ты будешь есть, 17 а от дерева познания добра и зла не ешь от него, ибо в день, в который ты вкусишь от него, смертью умрешь.

Ис 6:1 В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. 2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. 3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его! 4 И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. 5 И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами,-- и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.

**Грехопадение человека**

* Противопоставление себя Богу

Быт 3:1 «И сказал змей жене: подлинно ли сказал Бог: не ешьте ни от какого дерева в раю? 2 И сказала жена змею: плоды с дерев мы можем есть, 3 только плодов дерева, которое среди рая, сказал Бог, не ешьте их и не прикасайтесь к ним, чтобы вам не умереть. 4 И сказал змей жене: нет, не умрете, 5 но знает Бог, что в день, в который вы вкусите их, откроются глаза ваши, и вы будете, как боги, знающие добро и зло. 6 И увидела жена, что дерево хорошо для пищи, и что оно приятно для глаз и вожделенно, потому что дает знание; и взяла плодов его и ела; и дала также мужу своему, и он ел».

Суть грехопадения в попытке быть независимым от Бога

* Независимая мораль
* Независимая система знаний
* Независимое право на устроение жизни
* Духовная мёртвость

Еф 2:1 «И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим, 2 в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по [воле] князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, 3 между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и помыслов, и были по природе чадами гнева, как и прочие»,

Рим 3:10 «как написано: нет праведного ни одного; 11 нет разумевающего; никто не ищет Бога; 12 все совратились с пути, до одного негодны; нет делающего добро, нет ни одного. 13 Гортань их-- открытый гроб; языком своим обманывают; яд аспидов на губах их. 14 Уста их полны злословия и горечи. 15 Ноги их быстры на пролитие крови; 16 разрушение и пагуба на путях их; 17 они не знают пути мира. 18 Нет страха Божия перед глазами их».

* Неизбежность Божьего гнева

Рим 1:18 «Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. 19 Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. 20 Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны.

21 Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; 22 называя себя мудрыми, обезумели, 23 и славу нетленного Бога изменили в образ, подобный тленному человеку, и птицам, и четвероногим, и пресмыкающимся,-- 24 то и предал их Бог в похотях сердец их нечистоте, так что они сквернили сами свои тела.

25 Они заменили истину Божию ложью, и поклонялись, и служили твари вместо Творца, Который благословен во веки, аминь. 26 Потому предал их Бог постыдным страстям: женщины их заменили естественное употребление противоестественным; 27 подобно и мужчины, оставив естественное употребление женского пола, разжигались похотью друг на друга, мужчины на мужчинах делая срам и получая в самих себе должное возмездие за свое заблуждение.

28 И как они не заботились иметь Бога в разуме, то предал их Бог превратному уму-- делать непотребства, 29 так что они исполнены всякой неправды, блуда, лукавства, корыстолюбия, злобы, исполнены зависти, убийства, распрей, обмана, злонравия, 30 злоречивы, клеветники, богоненавистники, обидчики, самохвалы, горды, изобретательны на зло, непослушны родителям, 31 безрассудны, вероломны, нелюбовны, непримиримы, немилостивы. 32 Они знают праведный [суд] Божий, что делающие такие [дела] достойны смерти; однако не только [их] делают, но и делающих одобряют.

Деян 17:30 «Итак, оставляя времена неведения, Бог ныне повелевает людям всем повсюду покаяться, 31 ибо Он назначил день, в который будет праведно судить вселенную, посредством предопределенного Им Мужа, подав удостоверение всем, воскресив Его из мертвых».

**Спасение человека**

1. **Божье действие**
	* Бог послал на землю Иисуса Христа - Иоанна 3:16
	* Иисус Христос умер за грехи людей, взяв на себя гнев Божий предназначенный для нас

1 Петра 3: 18 «потому что и Христос, чтобы привести нас к Богу, однажды пострадал за грехи наши, праведник за неправедных, быв умерщвлен по плоти, но ожив духом,»

2 Кор 5:2121 «Ибо не знавшего греха Он сделал для нас [жертвою **за**] **грех**, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом».

* Иисус Христос даровал тем, кто рождён от Него свою праведность

1 Кор. 1: 30 «От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением, 31 чтобы было, как написано: хвалящийся хвались Господом».

1. **Ответственность человека**

Всё вращается вокруг вопроса гордыни и смирения человека.

* Признайте Божье владычество

Рим 1:18 «Ибо открывается гнев Божий с неба на всякое нечестие и неправду человеков, подавляющих истину неправдою. 19 Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. 20 Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны.

Абсолютно все люди знают, что Бог есть, они только не хотят признать Его, чтобы избежать ответственности перед Ним.

* Признайте свою нужду в спасении

Признать себя нуждающимся в спасении значит смириться, признать своё банкротство, отказаться от своих заслуг и достижений – т.е. признать очевидное.

Мк. 2:17 «Услышав [сие], Иисус говорит им: не здоровые имеют **нужду** **во** **враче**, но больные; Я пришел призвать не праведников, но грешников к покаянию».

* Веруйте в Господа Иисуса Христа – признайте Его своим Господином

Уверовать в Иисуса Христа – значит довериться Ему и положиться на Него, отказавшись от своих требований, взглядов, позиций и т.д.

Окажитесь от своих прав на жизнь и признайте Господство Христа

Деян 3:19 «Итак покайтесь и обратитесь, чтобы загладились грехи ваши»,

Мф 11:28 «Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; 29 возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; 30 ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко».

Доверьте Христу вопрос своего спасения от греха и смерти

Иоанн 1:12 «А тем, которые приняли Его, верующим во имя Его, дал власть быть чадами Божиими»,

1 Иоанна 1:13 «Сие написал я вам, верующим во имя Сына Божия, дабы вы знали, что вы, веруя в Сына Божия, имеете жизнь вечную».



БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №2**

**Смысл жизни христианина**

Жизнь спасённого человека отличается от жизни неверующих тем, что она наполнена совершенно другим смыслом. Рождение свыше даёт человеку абсолютно новые измерения, согласно которым он оценивает жизнь и строит свои цели. Оно открывает человеку истинное счастье.

Каждый человек стремиться к тому, чтобы найти в жизни удовлетворённость (счастье).

1. **Ложные источники счастья**

Люди ищут счастья в самых разных вещах и занятиях:

1. **Источники «счастья» считающиеся непорядочными в мире**:
* Богатство, изобилие имущества
* Комфорт, различные удобства
* Слава и почёт в обществе
* Власть, контроль над другими людьми
* Удовольствия
	+ Обжорство
	+ Сексуальная похоть
	+ Кайф от алкоголя, наркотиков и т.д.
	+ Интригующие зрелища

Всем известно, что эти источники удовлетворения порочны сами по себе. Счастье, которое они могут дать, во-первых, не долгосрочно, во-вторых, оно всегда имеет горькие последствия, делающие человека ещё более несчастным. Хотя подобные попытки стать счастливым осуждаются большинством людей, тем не менее, они не перестают играть ведущую роль в обществе, продолжая быть мощной мотивирующей силой.

1. **Источники «счастья» «порядочных» людей:**
* Искусство
* Познания
* Путешествия
* Семья
* Благотворительность
* Религиозность

Подобные источники счастья считаются более благородными. Они чаще всего, не греховны сами по себе. Они дают человеку возможность чувствовать себя более воспитанным, более хорошим. Не смотря на это, удовлетворённость, которую человек получает из подобных источников разрушается множеством различных обстоятельств. Кроме того, этот тип счастья и удовлетворённости также не долговечен.

1. **Источники «счастья» религиозных людей**

К сожалению даже те, кто действительно является искренне верующим, часто ищут счастья там, где оно не может быть полным и поистине совершенным. Возможные цели, в достижении которых христиане ищут удовлетворённости:

* Исполнение религиозных обрядов и правил
* Церковная активность
* Укрепление своей деноминации или церкви
* Миссионерство
* Служение

Все эти цели имеют своё место и смысл. Они могут быть полезны или даже необходимы, но они не являются самой главной и основной целью ради чего создан человек. Человек может быть очень активным христианином, глубоко вовлечённым в различные церковные дела, и при этом быть очень несчастным.

1. **В чём истинное счастье людей?**

Библия – книга, данная Богом людям, для того, чтобы вывести их из состояния горя и несчастья и сделать их по настоящему счастливыми.

Основная тема Библии – это Евангелие. Перевод слова «Евангелие» означает «благая или радостная весть», т.е. суть всего написанного в Божьем Слове имеет своей целью рассказать людям о настоящей, радостной вести, которая может сделать человека счастливым.

Библия однозначно представляет, что настоящее счастье заключается в прославлении Бога, восхищении Им, и радости в Нём.

Одно из первых протестантских исповеданий веры, Вестминстерский катехизис представляет эту тему в виде вопроса и ответа, следующим образом:

Вопрос: «В чём состоит основное предназначение человека?»

Ответ: «Основное предназначение человека в том, чтобы прославлять Бога и вечно радоваться в Нём»

Речь идёт о том, что человек может по настоящему радоваться, или быть счастливым только тогда, когда он будет полностью поглощён прославлением Бога радуясь о Нём.

**Пс 36:4** 4 Утешайся Господом, и Он исполнит желания сердца твоего.

**Psalm 37:4**  Delight yourself in the LORD; And He will give you the desires of your heart.

Давид призывает утешаться или радовать себя Господом. Господь – единственный кто может быть источником настоящей радости.

**1 Петра 1:7-8**  7 дабы испытанная вера ваша оказалась драгоценнее гибнущего, хотя и огнем испытываемого золота, к похвале и чести и славе в явление Иисуса Христа, 8 Которого, не видев, любите, и Которого доселе не видя, но веруя в Него, радуетесь радостью неизреченною и преславною (наполненной славою),

Так как слава Божья является главной причиной и источником настоящей радости людей, всё то, что Бог делает на земле, Он делает для того, чтобы Его слава возвеличивалась больше и больше среди людей.

**Еф 1:4-12**  4 так как Он избрал нас в Нем прежде создания мира, чтобы мы были святы и непорочны пред Ним в любви, 5 предопределив усыновить нас Себе чрез Иисуса Христа, по благоволению воли Своей, 6 в похвалу славы благодати Своей, которою Он облагодатствовал нас в Возлюбленном, 7 в Котором мы имеем искупление Кровию Его, прощение грехов, по богатству благодати Его, 8 каковую Он в преизбытке даровал нам во всякой премудрости и разумении, 9 открыв нам тайну Своей воли по Своему благоволению, которое Он прежде положил в Нем, 10 в устроении полноты времен, дабы все небесное и земное соединить под главою Христом. 11 В Нем мы и сделались наследниками, быв предназначены [к тому] по определению Совершающего все по изволению воли Своей, 12 дабы послужить к похвале славы Его нам, которые ранее уповали на Христа.

Наиболее яркой характеристикой неба является восхищающее, безграничное присутствие славы Божьей. Библия представляет славу Божью, доминирующим фактором, делающим небо наиболее привлекательным и приятным для людей.

**Отк 21:10-11**  10 И вознес меня в духе на великую и высокую гору, и показал мне великий город, святый Иерусалим, который нисходил с неба от Бога. 11 Он имеет славу Божию. Светило его подобно драгоценнейшему камню, как бы камню яспису кристалловидному.

**Отк 21:23**  23 И город не имеет нужды ни в солнце, ни в луне для освещения своего, ибо слава Божия осветила его, и светильник его-- Агнец.

1. **Что такое Божья слава?**

Божья слава очень сильно отличается от славы человеческой.

Бог является абсолютно совершенной личностью. Он совершен в своём величии, в своей красоте, в мудрости, в силе, в любви, во власти. Бог совершен в своей безграничности, в абсолютной независимости, в полной свободе и суверенности.

Божья слава – это выражение Его абсолютного совершенства, это Его гармоничность, сияние, блеск, великолепие, величие, благородство, красота.

Писание выражает Божью славу двумя основными словами:

dAbK' *Кавод (евр) –* Полнота, влиятельность, честь, слава, богатство, блеск, достаточность.

**do,xa**, *Докса (греч) -* (1) свечение, яркость, великолепие (2) Божья величественная сила, слава, 3) Отличная репутация, честь.

Божья слава является настолько совершенной, абсолютной и яркой, что несовершенному, грешному человеку невозможно даже приблизиться к ней.

**Исх 24:16-17**  16 и слава Господня осенила гору Синай; и покрывало ее облако шесть дней, а в седьмой день [Господь] воззвал к Моисею из среды облака. 17 Вид же славы Господней на вершине горы был пред глазами сынов Израилевых, как огонь поядающий.

Присутствие Божьей славы как яркий свет выявляет всякое несовершенство. Человек не может находиться в присутствии славы Божьей без Божьего очищающего действия.

**Ис 6:1-5**  В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. 2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. 3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его! 4 И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. 5 И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами,-- и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа.

**Откр 1:12-18**  12 Я обратился, чтобы увидеть, чей голос, говоривший со мною; и обратившись, увидел семь золотых светильников 13 и, посреди семи светильников, подобного Сыну Человеческому, облеченного в подир и по персям опоясанного золотым поясом: 14 глава Его и волосы белы, как белая волна, как снег; и очи Его, как пламень огненный; 15 и ноги Его подобны халколивану, как раскаленные в печи, и голос Его, как шум вод многих. 16 Он держал в деснице Своей семь звезд, и из уст Его выходил острый с обеих сторон меч; и лице Его, как солнце, сияющее в силе своей. 17 И когда я увидел Его, то пал к ногам Его, как мертвый. И Он положил на меня десницу Свою и сказал мне: не бойся; Я есмь Первый и Последний, 18 и живый; и был мертв, и се, жив во веки веков, аминь; и имею ключи ада и смерти.

Таким образом, Божья слава, представляет собой высочайшее выражение совершенства. Она является местом совершенного счастья, совершенной гармонии, совершенного мира, совершенной безопасности и т.д.

Именно поэтому, Божья слава является наиболее желанным явлением во вселенной.

В мире не существует ничего, что могло бы дать человеку истинную удовлетворённость, кроме общения с великим и прославленным Богом.

1. **Как Бог относиться к своей славе?**

Божья слава является неотъемлемым качеством Божьей природы. Так как Бог абсолютен и совершен, ничто другое, существующее во вселенной не обладает и не может обладать славой.

Бог неотделим от своей славы. Она принадлежит эксклюзивно Ему и не может принадлежать никому другому. Причина этого в том, что всё остальное, существующее во вселенной даже в малой степени не обладает Божественным совершенством и абсолютном.

Когда Бог объясняет свою славу людям, он не может говорить о ней в абсолютных терминах, потому, что у людей нет даже понятий, которые могли бы точно передать величие Божьей славы. Поэтому, говоря о Божьей славе, Писание всегда подчёркивает, что речь идёт только о сравнениях и подобии, но не о полном отражении её действительности.

**Иез 1:27 - 2:1**  27 И видел я как бы пылающий металл, как бы вид огня внутри него вокруг; от вида чресл его и выше и от вида чресл его и ниже я видел как бы некий огонь, и сияние [было] вокруг него. 28 В каком виде бывает радуга на облаках во время дождя, такой вид имело это сияние кругом. Такое было видение подобия славы Господней. Увидев это, я пал на лице свое, и слышал глас Глаголющего, и Он сказал мне: сын человеческий! стань на ноги твои, и Я буду говорить с тобою.

Так как Бог совершен, и Он не может стать несовершенным, Его слава всегда принадлежала, и всегда будет принадлежать только Ему.

**Ис 48:11-12**  11 Ради Себя, ради Себя Самого делаю это,-- ибо какое было бы нарекание [на имя Мое]! славы Моей не дам иному. 12 Послушай Меня, Иаков и Израиль, призванный Мой: Я тот же, Я первый и Я последний.

Бог делает всё для своей славы, не потому, что Он самолюбив, а потому, что Его слава – это наиболее возможное совершенство во Вселенной. Совершенный Бог не может делать что-либо по несовершенным причинам, поэтому единственной мотивацией и причиной Божьих действий может быть только Его слава.

Абсолютно все Божьи действия являются выражением Его великолепия и славы.

1. **Что значит прославлять Бога?**

Когда люди говорят о прославлении Бога, они часто не понимают истинного смысла, что это значит.

Чаще всего, прославление Бога ассоциируется с пением, речами или обрядами, обращёнными к Богу в контексте Богослужения. Некоторые люди идут дальше, считая, что прославлять Бога можно не только в Богослужебном собрании, но и в обычных обстоятельствах жизни. Это действительно так, но и это ещё не отражает полноты понятия прославления Бога.

Истинное прославление Бога возможно только тогда, когда человек научиться восхищаться и радоваться Божьему совершенству.

Ниже, приведено несколько важных принципов, без которых прославление Бога будет невозможно.

* + **Первый шаг к прославлению Бога заключается в признании факта, что мы, люди, сами по себе не имеем славы, а только стыд (бесславие).**

**Быт 3:7**  7 И открылись глаза у них обоих, и узнали они, что наги, и сшили смоковные листья, и сделали себе опоясания.

**Дан 9:7-8**  7 У Тебя, Господи, правда, а у нас на лицах стыд, как день сей, у каждого Иудея, у жителей Иерусалима и у всего Израиля, у ближних и дальних, во всех странах, куда Ты изгнал их за отступление их, с каким они отступили от Тебя. 8 Господи! у нас на лицах стыд, у царей наших, у князей наших и у отцов наших, потому что мы согрешили пред Тобою.

В этом, пожалуй, самая большая проблема человечества. Люди не хотят признать факта, что всё ценное и славной, что существует во вселенной, существует в Боге, а не в них!

Грешный человек, продолжает пытаться представлять о себе, что он что-то значит. Это состояние хорошо проиллюстрировано в истории с Саулом

* **Вторым шагом, является понимание того, что человек был создан для выражения и отражения славы Божьей**

Являясь творением, человек, сам по себе не обладает собственной славой. Сотворив человека, Бог дал ему привилегию быть выражением и отражением Его славы. Это, прежде всего, заключалось в том, что Бог создал его по своему образу и подобию.

**Быт 1:26-27**  26 И сказал Бог: сотворим человека по образу Нашему по подобию Нашему, и да владычествуют они над рыбами морскими, и над птицами небесными, и над скотом, и над всею землею, и над всеми гадами, пресмыкающимися по земле. 27 И сотворил Бог человека по образу Своему, по образу Божию сотворил его; мужчину и женщину сотворил их.

В каком-то смысле всё творение является выражением славы Божьей. Творение – это выражение и демонстрация Божьего совершенства.

**Пс 18:1-4**  Начальнику хора. Псалом Давида. Небеса проповедуют славу Божию, и о делах рук Его вещает твердь. 2 День дню передает речь, и ночь ночи открывает знание. 3 Нет языка, и нет наречия, где не слышался бы голос их. 4 По всей земле проходит звук их, и до пределов вселенной слова их. Он поставил в них жилище солнцу,

Библия говорит, что даже после грехопадения, творение является неоспоримым свидетельством Божьего величия, превосходства и славы.

**Рим 1:19-22**  19 Ибо, что можно знать о Боге, явно для них, потому что Бог явил им. 20 Ибо невидимое Его, вечная сила Его и Божество, от создания мира через рассматривание творений видимы, так что они безответны. 21 Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; 22 называя себя мудрыми, обезумели,

Таким образом, прославление Бога – это та цель, для которой был создан человек. Поэтому, его наибольшее счастье возможно только тогда когда он будет жить, отражая славу Божью

* **Третий принцип прославления Бога заключается в том, что для человека оно стало возможным только благодаря искупительной жертве Иисуса Христа**

Грешный человек является выражением постыдности греха и восстания против Бога. Без жертвы Иисуса Христа человеку невозможно даже приблизиться к святому и славному Богу. Только праведность Христова, полученная в результате рождения свыше, делает человека приемлемым в глазах Бога.

**Евр 9:1-12**  И первый завет имел постановление о Богослужении и святилище земное: 2 ибо устроена была скиния первая, в которой был светильник, и трапеза, и предложение хлебов, и которая называется „святое ". 3 За второю же завесою была скиния, называемая „Святое-святых ", 4 имевшая золотую кадильницу и обложенный со всех сторон золотом ковчег завета, где были золотой сосуд с манною, жезл Ааронов расцветший и скрижали завета, 5 а над ним херувимы славы, осеняющие очистилище; о чем не нужно теперь говорить подробно. 6 При таком устройстве, в первую скинию всегда входят священники совершать Богослужение; 7 а во вторую-- однажды в год один только первосвященник, не без крови, которую приносит за себя и за грехи неведения народа. 8 [Сим] Дух Святый показывает, что еще не открыт путь во святилище, доколе стоит прежняя скиния. 9 Она есть образ настоящего времени, в которое приносятся дары и жертвы, не могущие сделать в совести совершенным приносящего, 10 и которые с яствами и питиями, и различными омовениями и обрядами, [относящимися] до плоти, установлены были только до времени исправления. 11 Но Христос, Первосвященник будущих благ, придя с большею и совершеннейшею скиниею, нерукотворенною, то есть не такового устроения, 12 и не с кровью козлов и тельцов, но со Своею Кровию, однажды вошел во святилище и приобрел вечное искупление.

**Евр 10:14**  14 Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых.

Не рождённый свыше человек никогда не может прославлять Бога и поэтому, такой человек никогда не сможет понять настоящего счастья и удовлетворённости в жизни.

* **Четвёртый принцип жизни для славы Божьей заключается в том, что прославлению Бога нужно учиться.**

**2 Кор 3:18**  18 Мы же все открытым лицем, как в зеркале, взирая на славу Господню, преображаемся в тот же образ от славы в славу, как от Господня Духа.

Библия учит, что практическое прославление Бога в жизни христиан происходит в следующих этапах:

* + **Освящение**

Родившись свыше, человек имеет в себе обновлённый дух. Божья природа, являющаяся неотъемлемой частью нового человека делает его способным отражать славу Божью в жизни.

В то же время, человек продолжает жить в плоти, имеющей постоянную тенденцию ко греху.

Освящение – это отражение Божьего характера в практической жизни христианина.

**1 Фес 4:3**  3 Ибо воля Божия есть освящение ваше,

**Иоанна 17:17**  17 Освяти их истиною Твоею; слово Твое есть истина.

Бог славиться когда мы наиболее полно выражаем Его характер в практических обстоятельствах жизни.

Иисус Христос имел это главной целью своей жизни. Он блестяще выполнил эту задачу живя на земле и оставив нам пример:

**Иоанна 17:4**  4 Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить.

* + **Практическое исполнение Божьей воли**

Другим важным элементом отражения Божьей славы является подчинение наших действий Его воле

**1 Кор 3:11-15**  11 Ибо никто не может положить другого основания, кроме положенного, которое есть Иисус Христос. 12 Строит ли кто на этом основании из золота, серебра, драгоценных камней, дерева, сена, соломы,-- 13 каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. 14 У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. 15 А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем сам спасется, но так, как бы из огня.

**Мф 6:19-20**  19 Не собирайте себе сокровищ на земле, где моль и ржа истребляют и где воры подкапывают и крадут, 20 но собирайте себе сокровища на небе, где ни моль, ни ржа не истребляют и где воры не подкапывают и не крадут,

**Фил 1:10-11**  10 чтобы, познавая лучшее, вы были чисты и непреткновенны в день Христов, 11 исполнены плодов праведности Иисусом Христом, в славу и похвалу Божию.

Только то, что сделано по воле Божьей действительно может быть славно и потому имеет вечную ценность. Всё остальное тленно.

* **Пятый принцип – самая великая демонстрация славы Божьей происходит тогда, когда человек наполняется радостью и счастьем вызванными его восхищением Божьей славой.**

Когда человек соединяется с Божьей волей, пропитывается ею, его мысли и сердце наполняются Божьим словом, его жизнь наполняется Божьим характером, он соединяется с Его совершенством. Это то, для чего он действительно был создан. Это то, что даёт человеку настоящую радость и удовлетворение.

**Фил 4:4-7**  4 Радуйтесь всегда в Господе; и еще говорю: радуйтесь. 5 Кротость ваша да будет известна всем человекам. Господь близко. 6 Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом, 7 и мир Божий, который превыше всякого ума, соблюдет сердца ваши и помышления ваши во Христе Иисусе.

* **Шестой принцип – жизнь прославления Бога – самое эффективное свидетельство для мира**

**1 Петра 2:9-12**  9 Но вы-- род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет; 10 некогда не народ, а ныне народ Божий; [некогда] непомилованные, а ныне помилованы. 11 Возлюбленные! прошу вас, как пришельцев и странников, удаляться от плотских похотей, восстающих на душу, 12 и провождать добродетельную жизнь между язычниками, дабы они за то, за что злословят вас, как злодеев, увидя добрые дела ваши, прославили Бога в день посещения.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

БОРЬБА С ГРЕХОМ

УРОК №3

**“Как я могу победить грех в моей жизни?”**

Не смотря на то, что в момент обращения настоящий христианин признаёт господство Иисуса Христа и посвящает себя служению Богу, в процессе жизни но неизбежно обнаруживает, что он согрешает. В каком-то смысле христианская жизнь представляет собой борьбу, в которой новый человек противостоит проявлениям ветхой природы. По мере того, как человек возрастает духовно, он приобретает больше силы для победы над грехом, но, в тоже время, он открывает для себя другие сферы жизни, в которых необходима борьба и противостояние против греха и его проявлений.

Для того чтобы эффективно бороться с грехом, необходимо понимать основные условия этой борьбы.

1. **Вам необходимо быть уверенными, что вы действительно рождены свыше**

Борьба с грехом не имеет никакого смысла для человека не рождённого свыше. Он может бороться со своими недостатками, он может пытаться стать более моральным, но он не может бороться с грехом, потому, что он не признал себя погибшим и не принял Христовой праведности и Его господства.

Поэтому сначала, проверьте, являетесь ли вы рождённым свыше христианином.

**Признаки рождения свыше:**

* + - 1. Принятие Библейского учения в качестве абсолютно авторитетного источника истины

1 Иоанна 4:6

Признание авторитетности Библейской истины является первым и очень важным качеством, подтверждающим рождение свыше.

Любовь к Слову Божьему, построенная на любви к Богу.

* + - 1. Наличие желания не делать грех и уподобляться Христу

1 Иоанна 3:9-10

Нравственная чистота жизни.

Возрастание в практическом познании Христа и подчинении Ему как Господину жизни.

* + - 1. Любовь к братьям и сёстрам в церкви

1 Иоанна 2:8-9

Проявление любви к ближним основано на подчинении себя господству Христа.

Оно возрастает, по мере того как человек возрастает в уподоблении Христу.

* + - 1. Осознание Бога своим Отцом

Рим 8:15-16

1. **Почему рождённые свыше дети Божьи согрешают**

Если вы не уверенны, что вы рождены свыше, вам необходимо смириться пред Богом, признав Его полное господство в вашей жизни и приняв Его спасительную голгофскую жертву.

Если же вы уверенны, что вы спасены, вам нужно понять, что вам придётся с Божьей помощью бороться со грехом, который будет искать своего проявления в различных областях вашей жизни.

**А. Наличие греховной природы в теле человека**

Несмотря на то, что христианин возрождается свыше, обретая новую природу, физически, он продолжает жить в теле, которое несёт в себе результаты грехопадения – самолюбие и стремление к удовлетворению себя.

Христианин будет продолжать находиться в борьбе со грехом до тех пор пока он не получит новое тело в пришествие Иисуса Христа.

**Рим 8:22** Ибо знаем, что вся тварь совокупно стенает и мучится доныне; 23 и не только [она], но и мы сами, имея начаток Духа, и мы в себе стенаем, ожидая усыновления, искупления тела нашего....26 Также и Дух подкрепляет нас в немощах наших; ибо мы не знаем, о чем молиться, как должно, но Сам Дух ходатайствует за нас воздыханиями неизреченными.

**Б. Не бодрствование**

Рождённый свыше человек согрешает если он не по не бодрствованию уступает требованиям своей плоти отдавая им приоритет.

 Иак.1:13-14; Рим.7:14-25

**В. Искушения от дьявола**

Дьявол стремиться причинить как можно больше ущерба детям Божьим вовлекая их в грех (1 Петра 5:8-9). Понимая, что дети Божьи живут в греховной плоти, дьявол использует её тенденции в качестве средств искушения. Наиболее распространёнными средствами дьявольского искушения являются: Похоть плоти, похоть очей и гордость житейская (1Иоанна 2:15-16).

* + - 1. Похоть плоти – различные желания, в которых доминирует наша плоть. Её комфорт, удобство, приятные чувства и т.д. становятся объектом нашего поклонения. В Бытие 3:6 мы читаем о том, что Ева была искушена этим искушением, когда она увидела дерево, которое было “хорошо для пищи.” Иисус также был искушаем в этом (Матфея 4:3), когда дьявол пытался заставить Его превратить камни в хлеб.

2. Похоть очей – поиск зрительного наслаждения, стремление к тому, что наполняет сознание чувственной информацией, притягивающей к себе и ослепляющей сознание. Ева была искушена в этом, когда она увидела, что дерево было “приятно для глаз”. Иисус был искушаем этим искушением, когда дьявол показал Ему все царства мира и обещал дать их Ему, если Он поклонится ему.

3. Гордость житейская – искушения, основанные на значимости нашего «Я». Желание быть выше других, желание быть более значимым и т.д. Ева видела запретный плод “вожделенным, потому что даёт знание”. Иисус же победил искушение, Он не бросился вниз с крыла храма, тогда когда дьявол предлагал Ему продемонстрировать свою значимость, доказав что ангелы позаботятся о Нём.

1. **Как побеждать грех**

Всякий рождённый свыше человек имеет от Бога силу побеждать грех. Эта победа возможна не потому, что сам человек имеет достаточно сил, а потому, что он соединён с Божьей природой.

1. **Понимать реальную опасность и ужас греха**

Для того чтобы бороться с грехом, необходимо знать Библейскую оценку опасности греха.

А. Всякое нарушение Божьих абсолютных стандартов является грехом

Так как Божья природа абсолютно совершенна, всё то, что не согласуется с Божьими абсолютными принципами, вызывает защитную реакцию Его святости. По отношению к Богу, грехи не делятся на большие и маленькие, абсолютно каждый грех вызывает Божий гнев.

Все грехи можно разделить на две больших категории. При этом греховными могут быть не только дела, но и слова и мысли:

* Делать то, что запрещено Богом

1 Петра 1:14 Как послушные дети, не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем, 15 но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках. 16 Ибо написано: будьте святы, потому что Я свят. 17 И если вы называете Отцем Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего,

* Не делать того, что повелевается Богом

Иакова 4:17 Итак, кто разумеет делать добро и не делает, тому **грех**.

Б. Всякий грех – это восстание против Бога.

1Ин.3:4 Всякий, делающий грех, делает и беззаконие; и грех есть беззаконие. 5 И вы знаете, что Он явился для того, чтобы взять грехи наши, и что в Нем нет греха. 6 Всякий, пребывающий в Нем, не согрешает; всякий согрешающий не видел Его и не познал Его. 7 Дети! да не обольщает вас никто. Кто делает правду, тот праведен, подобно как Он праведен. 8 Кто делает грех, тот от диавола, потому что сначала диавол согрешил. Для сего-то и явился Сын Божий, чтобы разрушить дела диавола.

Значение слова «грех» - бунт, восстание против Бога. Всякий раз, когда человек совершает грех, он противопоставляет своё решение Божьему решению.

Каждый из Библейских стихов, приведённых ниже, говорит об какой-то сфере, в которой человек противопоставляет себя, свои чувства и желания Богу и Его воле.

Еф 4:31 «Всякое раздражение и ярость, и гнев, и крик, и злоречие со всякою злобою да будут удалены от вас; 32 но будьте друг ко другу добры, сострадательны, прощайте друг друга, как и Бог во Христе простил вас».

1 Иоанна 3:15 «Всякий, ненавидящий брата своего, есть человекоубийца; а вы знаете, что никакой человекоубийца не имеет жизни вечной, в нем пребывающей».

Мф 5: 28 А Я говорю вам, что всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействовал **с** нею в сердце своем.

1. **Понимать Библейское учение, что христианин свободен от рабства греха**

Соединившись со Христом, Христианин больше не подвластен рабству греха. Христос освободил его от власти греха. Это происходит по следующим причинам:

* 1. Рождённый свыше умер для греха соединившись со Христом

Рим 6:1-10

* 1. Рождённый свыше уже не является рабом дьявола. Христос – его новый Господин.

Рим 6:11-12

* 1. Рождённый свыше живет не под законом, а по благодати. Он имеет новую природу, которой противен грех.

Рим 6:14

1. **Понимать свою ответственность в борьбе с грехом**

Имея право на святую жизнь, возрождённый человек не должен считать, что она придет сама по себе. Бог даёт своим детям силу и желание для борьбы с грехом.

Рим. 8:9-13.

После рождения свыше христианин находится в процессе освящения, т.е. в процессе постепенного преображения в образ Христа. Освящение представляет собой постоянную борьбу с грехом мотивированную искренним желанием больше и больше отражать Божью славу в практической жизни.

Иоанна 17:17; 1 Фес 4:2; Фил. 3:7- 13*;* Кол. 3:1-13

**Библейское учение об освящении**

При покаянии Дух Святой (Божья благодать) поселяется в человеке, соединяясь с его духом для того, чтобы мотивировать, побуждать и научать его святой жизни. Освящение – это процесс подчинения жизни человека его новой природе возникшей в результате рождения свыше. Этот процесс может быть проиллюстрирован следующим образом:

Схема А показывает, что результатом возрождения является возникновение Христовой природы в сердце человека. В течение жизни, по мере того как христианин практически познаёт Иисуса Христа через Его слово он всё больше и больше подчиняет свою жизнь своему Господину. Схема Б иллюстрирует одну из ступеней освящения. Каждый шаг уподобления Христу имеет в себе две стороны – умирание для себя и послушание Христу.

В послании к Ефесянам Бог объясняет этот процесс так:

Еф. 4: 21 «потому что вы слышали о Нем и в Нем научились, - так как истина во Иисусе, -

22 отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлевающего в обольстительных похотях, 23 а обновиться духом ума вашего 24 и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины. 25 Посему, отвергнув ложь, говорите истину каждый ближнему своему, потому что мы члены друг другу. 26 Гневаясь, не согрешайте: солнце да не зайдет во гневе вашем; 27 и не давайте места диаволу. 28 Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся. 29 Никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере, дабы оно доставляло благодать слушающим».

 **Я**

## В о з р о ж д е н и е

 **Я**

## В о з р о ж д е н и е

 Схема А. Схема Б

Освящение – это праведность Христова, подаренная человеку при покаянии, проникающая в его жизнь сфера за сферой и подчиняющая его себе. В Еф. 4гл. процесс освящения представлен состоящим из двух частей –

1. Отложить прежний образ жизни ветхого человека

Когда христианин приближается к Иисусу Христу в молитве и познании Его слова, он видит свои неверные действия. В связи с тем, что он предан Христу и грех противен его новой природе, первое, что делает верующий человек стремиться освободиться от каждого конкретного греха. В приведённом выше тексте упомянуто несколько конкретных грехов: отвергнувши ложь, кто крал, впредь не кради, никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших. Это значит, что христианин должен предпринимать конкретные действия, чтобы отказаться от обнаруживаемых им в его жизни грехов. Эти действия всегда связаны с умиранием для себя. На схеме Б это действие отражено жирной горизонтальной линией. Для того, чтобы наша жизнь стала больше подчинена Христу в ней должно стать меньше влияния нашего Я.

1. Облечься в нового человека.

Вторая ступень каждого шага освящения включает в себя послушание Иисусу Христу в конкретной сфере жизни. Кроме того, что человеку нужно отказаться от греховного действия ему нужно научиться делать доброе действие которое должно занять освободившееся пространство. Библия говорит: «отвергнувши ложь, говорите истину», «кто крал, впредь не кради, а лучше трудись», «никакое гнилое слово да не исходит из уст ваших, а только доброе для назидания в вере». Процесс замещения греховных дел добрыми делами составляет собой очень важную часть процесса освящения. Эта ступень отражена на схеме Б вертикальной жирной линией указывающей на подчинение себя Христу в каждом конкретном случае.

Процесс освящения продолжается в течение всей жизни христианина. Это процесс духовного роста и реального познания Христа. Для того чтобы он развивался христианину необходимо постоянное питание Словом Божьим, упражнение себя в благочестии посредством подчинения себя Христу и оказания любви к ближним.

1 Петра 2: 1 «Итак, отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, 2 как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение»;

Рим. 6: 12 «Итак да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; 13 и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности».

Освящение это процесс постоянного уподобления Христу в различных аспектах практической жизни христианина.

**Кол 1:27-29**  которая есть Христос в вас, упование славы, 28 Которого мы проповедуем, вразумляя всякого человека и научая всякой премудрости, чтобы представить всякого человека совершенным во Христе Иисусе; 29 для чего я и тружусь и подвизаюсь силою Его, действующею во мне могущественно.

1. **Делать практические шаги для преодоления греха**

Для успешной борьбы с грехом необходимо не только правильно понимать, что происходит в этой сфере, но и действовать, практически подчиняя себя Иисусу Христу и Его благой воле.

Победа над грехом имеет два практических аспекта: предотвращение греха и освобождение от влияния и последствий уже совершённого греха.

* **Действия для предотвращения греха**

Христиане, прежде всего, должны стремиться к тому, чтобы не допускать проявления греха в своей жизни. Гораздо легче предупредить грех, чем исправлять его последствия. Библия представляет практические шаги для того, чтобы жизнь победы над грехом стала реальной для каждого христианина. Следующие Библейские принципы выражают практические шаги, необходимые для того, чтобы предотвращать грех в личной жизни.

**А. Укрепляйтесь в познании Бога и в преклонении перед Ним**

Всякий грех – это поклонение себе и своим похотям вместо поклонения Богу. Чтобы побеждать грех, необходимо иметь достаточную мотивацию в том, чтобы не поклоняться своим страстям, а поклоняться Богу.

Поклонение Богу естественно происходит тогда, когда человек погружается сознанием в созерцание богатства и красоты Божьей личности. Поэтому укрепление в познании Бога, в восхищении Им и поклонении Ему – самое сильное средство для борьбы с грехом.

Рим 11:33 «О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его! 34 Ибо кто познал ум Господень? Или кто был советником Ему? 35 Или кто дал Ему наперед, чтобы Он должен был воздать? 36 Ибо все из Него, Им и к Нему. Ему слава во веки, аминь.12:1 Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, [для] разумного служения вашего, 2 и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная».

Читайте Библию, особенно в тех местах где она говорит о величии Божьем. Читайте христианскую литературу о Боге и о Его характере.

Существует выражение: «Праведная жизнь всегда зависит от правильной доктрины», т.е. ваша практическая святость всегда будет зависеть от того, насколько хорошо вы знаете Бога и Его характер.

**Б. Практически посвящайте Христу самих себя каждый день**

Победа над грехом требует регулярного и практического посвящения себя Богу, посвящения своих мыслей, дел, слов, посвящения практических аспектов жизни, шаг за шагом.

Лук 9:23 «Ко всем же сказал: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой ежедневно, и следуй за Мною».

Рим 6:11 «Так и вы почитайте себя мертвыми для греха, живыми же для Бога во Христе Иисусе, Господе нашем. 12 Итак да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; 13 и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности. 14 Грех не должен над вами господствовать, ибо вы не под законом, но под благодатью».

Это посвящение начинается с ваших мыслей. Говоря «почитайте себя мёртвыми для греха», Павел учит необходимости приобретения правильной, ориентированной Богом и Его словом системы мышления.

Кроме мыслей, посвящение включает в себя практическое подчинение Христу своих интересов и стремлений.

**В. Не допускайте греховным мыслям контролировать ваше сознание.**

Кроме необходимости верной системы мышления вообще, очень важно следить за тем, чтобы в нашем сознании не гнездились греховные мысли.

2 Кор. 10:4 «Оружия воинствования нашего не плотские, но сильные Богом на разрушение твердынь: [ими] ниспровергаем замыслы 5 и всякое превозношение, восстающее против познания Божия, и пленяем всякое помышление в послушание Христу»,

«Пленять всякое помышление в послушание Христу» означает практическое направление своих мыслей с вопросов угождения себе к принципам угождения Богу и подчинения Ему.

Рим 12:2 «и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная».

Кроме того, христианину необходимо постоянно возрастать в обновлении ума. Этот процесс построен на постоянном приведении своего мышления в соответствие с ценностями и принципами Иисуса Христа.

**Г. Постоянно наполняйте свой разум и сердце Словом Божьим.**

Самое верное средство для обновления ума – наполнение его сознательным постижением Божьего Слова в происходящем в смирении и сокрушении сердца пред Богом.

* + - 1. Божье Слово даёт свет и силу для победы над грехом.

Пс 118:9 «Как юноше содержать в чистоте путь свой?-- Хранением себя по слову Твоему. 10 Всем сердцем моим ищу Тебя; не дай мне уклониться от заповедей Твоих. 11 В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы **не** **грешить** пред Тобою. 12 Благословен Ты, Господи! научи меня уставам Твоим».

* + - 1. Иисус Христос победил искушения посредством Священного Писания.

Мф 4:3 «И приступил к Нему искуситель и сказал: если Ты Сын Божий, скажи, чтобы камни сии сделались хлебами. 4 Он же сказал ему в ответ: **написано**: не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих».

* + - 1. Христос сказал, что наше освящение возможно только через Слово

Иоанна 17:17 «Освяти их истиною Твоею; слово Твое есть истина».

* + - 1. Духовный рост возможен только при отказе от греха и регулярном питании, Словом Божьим.

1 Peter 2:1 «Итак, отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, 2 как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение»;

**Д. Уповайте на Бога и Его силу. Доверяйте Божьим обетованиям очищать вас и помогать вам в борьбе с грехом.**

Человек, сам по себе не способен победить грех, не зависимо от того, сколько усилий он будет к этому прилагать. Грех побеждается только силой Божьей и только при действии Божьего Духа.

Христианину необходимо отказываться от себя и доверяться Христу полагаясь на Него.

2 Петра 1:3 «Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, 4 которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью: 5 то вы, прилагая к сему все старание, покажите в вере вашей добродетель, в добродетели рассудительность, 6 в рассудительности воздержание, в воздержании терпение, в терпении благочестие, 7 в благочестии братолюбие, в братолюбии любовь. 8 Если это в вас есть и умножается, то вы не останетесь без успеха и плода в познании Господа нашего Иисуса Христа».

В борьбе с грехом, необходимо знать, что Бог строго дозирует испытания допускаемые Им для каждого человека.

1 Кор. 10:13 «Вас постигло искушение не иное, как человеческое; **и** верен Бог, Который не попустит вам быть искушаемыми сверх сил, но при искушении **даст** **и** **облегчение**, так чтобы вы могли перенести».

* **Действия необходимые для победы над совершённым грехом**

Если вы всё-таки согрешили, в этом случае Библия показывает нам практические шаги, необходимые для того, чтобы как можно быстрее освободиться от греха.

**А. Признайте свою ответственность за ваш грех.**

Не оправдывайтесь, не ищите виноватых. Ваш грех – это только ваша вина, а не чья-либо. Другие люди понесут своё наказание за их греховные действия, но за то, что вы сделали грех отвечаете только вы.

Вы никогда не сможете ничего исправить, до тех пор, пока вы не научитесь признавать своей ответственности.

**Прит. 28:13** «Скрывающий свои преступления не будет иметь успеха; а кто сознается и оставляет их, тот будет помилован».

**Б. Осудите свой грех.**

Не умаляйте его значения. Согласитесь с Богом, с Его оценками сделанного. Не называйте греха ошибкой, признайте его ужасную реальность.

**1 Кор 11:31** «Ибо если бы мы судили сами себя, то не были бы судимы. 32 Будучи же судимы, наказываемся от Господа, чтобы не быть осужденными с миром».

Только тогда, когда человек признаёт весь ужас греха у него может быть реальная мотивация для того, чтобы бороться и побеждать грех.

**В. Покайтесь и исповедуйте свои грехи перед Богом и перед тем, перед кем вы согрешили.**

**1 Иоанна 1:9** «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды».

Каждый раз, когда мы согрешаем нам необходимо сознательное обращение к Богу с признанием своей вины и просьбой о прощении. Если грех совершён не только против Бога, но и ещё против кого-то, необходима покаяние перед ними также.

**Г. Сделайте всё, чтобы оставить грех.**

Покаяние обязательно включает в себя сознательное оставление греха

Деян 3:19 Итак **покайтесь** **и** **обратитесь**, чтобы загладились грехи ваши,

Оставление греха включает в себя:

* Сознательный отказ от греховных действий, отказ угождать себе и подчинение своих членов Христу

**Рим 6:12-13**  12 Итак да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; 13 и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности.

* Сознательный отказ от того, что способствует или ведёт ко греху.

**Пс 1:1-2**  Блажен муж, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей, 2 но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь!

**Д. Доверьтесь Богу в прощении вашего греха**

Если вы искренне осознали свой грех, сожалеете о нём и исповедали его, тогда вы имеете все основания для того, чтобы довериться Богу в том что Он простил ваш грех. Бог верен в том, что Он не вспоминает то, что было прощено.

Евр 8:12 «потому что Я буду милостив к неправдам их, и грехов их и беззаконий их не воспомяну более».

1. **Божье прощение и последствия греха**
	* 1. **Почему христианину нужно постоянно исповедовать свои грехи?**

Бог, будучи святым и справедливым может прощать грехи только по причине того, что Христос уплатил за них цену своей смертью на Голгофе.

1 Кор 15:3 Ибо я первоначально преподал вам, что и [сам] принял, [то] [есть], что Христос **умер** **за** **грехи** наши, по Писанию,

1 Петра 1:17 И если вы называете Отцем Того, Который нелицеприятно судит каждого по делам, то со страхом проводите время странствования вашего, 18 зная, что не тленным серебром или золотом искуплены вы от суетной жизни, преданной вам от отцов, 19 но драгоценною Кровию Христа, как непорочного и чистого Агнца»,

Поэтому, прощение грехов может быть реальностью только для тех, кто во Христе, т.е. кто рождён от Него и кто имеет Его природу.

Жертва Христа покрывает абсолютно все грехи человека, тогда когда он принимает верою праведность Христа.

Хотя христианину прощены все грехи, прошлые, настоящие и будущие, каждый раз, когда он обнаруживает грех в своей жизни, он сознаёт нужду в исповедании своего греха перед Богом.

1 Иоанна 1:7 «если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха. 8 Если говорим, что не имеем греха,-- обманываем самих себя, и истины нет в нас. 9 Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды.

Причины необходимости исповедания греха для христианина:

* Исповедание конкретного греха означает согласие с Божьей оценкой этого действия.
* Исповедание означает очередное признание нашей полной зависимости от Божьей милости в спасении.
* Исповедание означает наше практическое доверие Христу в прощении грехов.
	+ 1. **Имеют ли свои последствия прощённые грехи?**

Библия говорит о том, что каждый грех имеет свои последствия.

Гал 6:7 «Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: 8 сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную».

Бог прощает наш грех и принимает нас, не отнимая у нас вечности. Тем не менее, греховные действия обязательно приносят с собой боль и разрушение.

2 Царств 12:9 «зачем же ты пренебрег слово Господа, сделав злое пред очами Его? Урию Хеттеянина ты поразил мечом; жену его взял себе в жену, а его ты убил мечом Аммонитян; 10 итак не отступит меч от дома твоего во веки, за то, что ты пренебрег Меня и взял жену Урии Хеттеянина, чтоб она была тебе женою. 11 Так говорит Господь: вот, Я воздвигну на тебя зло из дома твоего, и возьму жен твоих пред глазами твоими, и отдам ближнему твоему, и будет он спать с женами твоими пред этим солнцем; 12 ты сделал тайно, а Я сделаю это пред всем Израилем и пред солнцем. 13 И сказал Давид Нафану: согрешил я пред Господом. И сказал Нафан Давиду: и Господь снял [с тебя] грех твой; ты не умрешь; 14 но как ты этим делом подал повод врагам Господа хулить Его, то умрет родившийся у тебя сын».

Чем больше человек пребывает в грехе, тем более сложной и неприятной будет его жизнь.

Пример:

Неисполнение мужем и женой своих обязанностей, предписанных для них Богом в Библии, обязательно приведёт к кошмарной жизни в семье и неприятных последствиях в жизни детей.

**1 Кор 3:11-15**  11 Ибо никто не может положить другого основания, кроме положенного, которое есть Иисус Христос. 12 Строит ли кто на этом основании из золота, серебра, драгоценных камней, дерева, сена, соломы,-- 13 каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. 14 У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. 15 А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем сам спасется, но так, как бы из огня.

Если христианин продолжает пребывать в грехе, Бог будет наказывать его для того, чтобы помочь ему научиться не грешить.

Евр 12:6 «Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого принимает. 7 Если вы терпите наказание, то Бог поступает с вами, как с сынами. Ибо есть ли какой сын, которого бы не наказывал отец? 8 Если же остаетесь без наказания, которое всем обще, то вы незаконные дети, а не сыны. 9 Притом, [если] мы, будучи наказываемы плотскими родителями нашими, боялись их, то не гораздо ли более должны покориться Отцу духов, чтобы жить»?

**Не забывайте!**

Самой главной мотивацией для борьбы с грехом является желание христианина подражать Богу в Его святости.

1 Петра 1:14 Как послушные дети, не сообразуйтесь с прежними похотями, бывшими в неведении вашем, 15 но, по примеру призвавшего вас Святаго, и сами будьте святы во всех поступках. 16 Ибо написано: будьте святы, потому что Я свят.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

СВОБОДА ВО ХРИСТЕ

УРОК №4

**“Так как все мои грехи прощены, и я спасён праведностью Христовой, свободен ли я делать все, что хочу?”**

 Как мы уже говорили в предыдущих уроках, праведность Христова даётся человеку только при рождении свыше, которое означает появление новой природы в сердце человека. Отличительным качеством новой природы является желание угождать Богу и избегать греха. Таким образом, ответ на вопрос, «свободен ли я, делать что хочу?» имеет две стороны. Первая – рождённый свыше человек свободен, делать всё к чему влечёт его новая природа, рождённая от Духа Святого. Вторая сторона – рождённый свыше человек избегает делать то, к чему побуждает его старая греховная природа, живущая в его теле.

 Смысл свободы во Христе в том, что человек живёт Христом, всё более и более посвящая Ему свою практическую жизнь. Цель этого урока помочь вам понять, что означает, и что не означает ваша свобода в Иисусе Христе.

Основной текст этого урока:

**Иоанна 8:31** «Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, 32 и познаете истину, и истина сделает вас свободными. 33 Ему отвечали: мы семя Авраамово и не были рабами никому никогда; как же Ты говоришь: сделаетесь свободными? 34 Иисус отвечал им: истинно, истинно говорю вам: всякий, делающий грех, есть раб греха. 35 Но раб не пребывает в доме вечно; сын пребывает вечно. 36 Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете».

1. **Настоящая свобода обретается только тогда, когда мы освобождены Христом**

Люди, живущие под законом, живут в страхе. Они постоянно знают, что их жизнь недостойна спасения, но тешат себя надеждою, что им всё-таки удастся достичь необходимого уровня святости, чтобы спастись.

**Иоанна 8:36** «Итак, если Сын освободит вас, то истинно свободны будете».

**Гал 2:16** «однако же, узнав, что человек оправдывается **не** делами закона, а только верою в Иисуса Христа, и мы уверовали во Христа Иисуса, чтобы оправдаться верою во Христа, а **не** делами закона; ибо делами закона **не** **оправдается** никакая **плоть»**.

**Рим 8:15** «Потому что вы не приняли духа **рабства**, чтобы опять жить в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: „Авва, Отче!" 16 Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы-- дети Божии».

Когда человек рождается свыше, он перестаёт быть рабом греху и становиться дитём Божьим.

Во время грехопадения, дьявол обманом захватил человека в рабство. Иисус Христос, пришёл, чтобы освободить его. Он победил дьявола на голгофском кресте и освободил нас от его власти.

**Кол 2:10** «и вы имеете полноту в Нем, Который есть глава всякого начальства и власти. 11 В Нем вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным, совлечением греховного тела плоти, обрезанием Христовым; 12 быв погребены с Ним в крещении, в Нем вы и совоскресли верою в силу Бога, Который воскресил Его из мертвых, 13 и вас, которые были мертвы во грехах и в необрезании плоти вашей, оживил вместе с Ним, простив нам все грехи, 14 истребив учением бывшее о нас рукописание, которое было против нас, и Он взял его от среды и пригвоздил ко кресту; 15 отняв силы у начальств и властей, властно подверг их позору, восторжествовав над ними Собою. 16 Итак никто да не осуждает вас за пищу, или питие, или за какой-нибудь праздник, или новомесячие, или субботу»

1. **Настоящая свобода даётся посредством познания истины и подчинения ей.**

Свобода во Христе не означает, что спасённый человек может свободно жить по своей воле, делая то, что он считает правильным и что ему нравиться. Это не свобода, а рабство.

**Еф 2:1-3**  И вас, мертвых по преступлениям и грехам вашим, 2 в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по [воле] князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, 3 между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и помыслов, и были по природе чадами гнева, как и прочие,

Свобода во Христе – это реальное и добровольное подчинение своей воли, воле Божьей. Только тогда, когда люди признают абсолютный суверенитет Божьей воли и отказываются от себя, подчиняясь Христу, они могут по настоящему ощутить себя свободными.

**Иоанна 8:31** «Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, 32 и познаете истину, и истина сделает вас свободными.

Практически обретение этой свободы происходит следующим образом

При обращении, человек рождается от истины, принимая её основные положения, касающиеся положения Бога, человека, необходимости в спасении, жертвы Христа, искупления и т.д. Обращение является свидетельством того, что он любит истину, изучает её, дорожит ею, и стремиться к тому, чтобы реально жить ею.

По мере своего роста во Христе, дети Божьи возрастают в Христовой свободе. Этот процесс имеет две стороны:

1. Он всё больше и больше узнаёт Христа и Его волю

**Кол 1:9** «Посему и мы с того дня, как [о сем] услышали, не перестаем молиться о вас и просить, чтобы вы исполнялись познанием воли Его, во всякой премудрости и разумении духовном, 10 чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога»,

Библия содержит в себе множество практических истин открывающих волю Божью в различных сферах нашей жизни. По мере того, как мы изучаем Божье Слово, мы больше и больше узнаём о том, как мы должны поступать в практических ситуациях нашей жизни.

По мере того, как мы познаём волю Божью в нашей жизни, мы становимся более и более свободными во Христе.

1. Он приобретает навык жизни со Христом

Следующая важная ступень свободы во Христе – практика христианской жизни и христианских решений. Человек не может быть свободным только от одного обладания правильным знанием. Для этого ему нужен опыт практического применения этого знания.

Когда молодой хирург заканчивает медицинский институт, он имеет много хороших и правильных знаний. Но для того, чтобы ему обрести свободу в своей работе, ему нужно много практики, т.е. он должен день за днём практически применять свои знания полученные в институте, и только тогда он сможет стать хорошим профессионалом, свободно владеющим своими знаниями и инструментами.

**Кол 1:10** чтобы поступали достойно Бога, во всем угождая [Ему], принося плод во всяком деле благом и возрастая в познании Бога»,

Даже Иисус Христос, живя на земле как человек, нуждался в том, чтобы приобретать навык, подчиняясь Отцу Небесному.

**Евр 5:8** «хотя Он и Сын, однако страданиями навык послушанию, 9 и, совершившись, сделался для всех послушных Ему виновником спасения вечного»,

1. **Почему христиане избегают греха?**

Евангелие благодати освобождает человека от рабства греху. Хотя его спасение полагается на праведность Христа, а не на свою собственную праведность, истинно верующий человек имеет много причин не делать грех. Это состояние, когда христианин в своей свободе подчиняет свою жизнь своему новому человеку, рождённому от Духа Святого и стремящемуся к тому, чтобы угождать Богу.

**Рим 6:12** «Итак да не царствует грех в смертном вашем теле, чтобы вам повиноваться ему в похотях его; 13 и не предавайте членов ваших греху в орудия неправды, но представьте себя Богу, как оживших из мертвых, и члены ваши Богу в орудия праведности. 14 Грех не должен над вами господствовать, ибо вы не под законом, но под благодатью. 15 Что же? станем ли грешить, потому что мы не под законом, а под благодатью? Никак. 16 Неужели вы не знаете, что, кому вы отдаете себя в рабы для послушания, того вы и рабы, кому повинуетесь, или [рабы] греха к смерти, или послушания к праведности? 17 Благодарение Богу, что вы, быв прежде рабами греха, от сердца стали послушны тому образу учения, которому предали себя».

Библия говорит о следующих причинах для того, чтобы не делать грех:

* 1. **Это противно их новой природе**

Рождённый свыше человек отличается от других тем, что он приобретает новую природу, природу Христа. Эта природа не совместима с грехом и поэтому грех её неприятен.

**1 Иоанна 9** Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога. 10 Дети Божии и дети диавола узнаются так: всякий, не делающий правды, не есть от Бога, равно и не любящий брата своего.

Сущность этой природы в том, что она всецело с ориентирована на послушание Богу, она не может грешить! Подобно Христу, который жил в безгрешной плоти неся в себе Божественную сущность, христиане живет в теле подверженном закону греха и смерти, но его обновлённый дух, характеризуется тем, что он полностью предан Отцу.

**2 Петра 1:3** «Как от Божественной силы Его даровано нам все потребное для жизни и благочестия, через познание Призвавшего нас славою и благостию, 4 которыми дарованы нам великие и драгоценные обетования, дабы вы через них соделались причастниками Божеского естества, удалившись от господствующего в мире растления похотью»

* 1. **Если они грешат их осуждает совесть**

Совесть – это инструмент контроля, данный нам Богом. Когда человек становиться верующим его совесть настраивается на Божью волю и беспокоит человека всякий раз, когда делает то, что противно Богу.

**Рим 2:15** «о чем свидетельствует **совесть** их и мысли их, то обвиняющие, то оправдывающие одна другую»

**1 Иоанна 3:20** «ибо если сердце наше осуждает нас, то [кольми **паче** **Бог**], потому что **Бог** больше сердца нашего и знает всё.

Христианин, имеющий нераскаянный грех не может быть счастливым. Его будет беспокоить совесть.

* 1. **Грех несёт с собой плохие последствия**

Грех всегда имеет последствия, от неприятности от осуждения совести до какого-то постоянного ущерба причинённого себе или другим.

1. Вы не будете приносить доброго плода.

Результаты вашей жизни будут неприятными для вас и для тех, кто вас окружает.

**1 Кор 3:11** «Ибо никто не может положить другого основания, кроме положенного, которое есть Иисус Христос. 12 Строит ли кто на этом основании из золота, серебра, драгоценных камней, дерева, сена, соломы,-- 13 каждого дело обнаружится; ибо день покажет, потому что в огне открывается, и огонь испытает дело каждого, каково оно есть. 14 У кого дело, которое он строил, устоит, тот получит награду. 15 А у кого дело сгорит, тот потерпит урон; впрочем сам спасется, но так, как бы из огня».

Если христианин строит свою жизнь, или какие-то её аспекты не по Слову Божьему, его строение будет слабым, и оно не выдержит испытаний.

Бог призывает людей, чтобы они приносили добрый плод, поэтому, если человек, считающий себя христианином, систематически не приносит доброго плода, вполне возможно он не является христианином на самом деле.

**Ин.15:5-8** 5 Я есмь лоза, а вы ветви; кто пребывает во Мне, и Я в нем, тот приносит много плода; ибо без Меня не можете делать ничего. 6 Кто не пребудет во Мне, извергнется вон, как ветвь, и засохнет; а такие [ветви] собирают и бросают в огонь, и они сгорают. 7 Если пребудете во Мне и слова Мои в вас пребудут, то, чего ни пожелаете, просите, и будет вам. 8 Тем прославится Отец Мой, если вы принесете много плода и будете Моими учениками.

**Ин 15:16** «Не вы Меня избрали, а Я вас избрал и поставил вас, чтобы вы шли и приносили плод, и чтобы плод ваш пребывал, дабы, чего ни попросите от Отца во имя Мое, Он дал вам».

**Мф 7:20** «Итак по плодам их узнаете их. 21 Не всякий, говорящий Мне: „Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного».

1. Вы не сможете получать от Бога то, что просите, если имеете грех, в котором вы искренне не раскаялись перед Богом.

Одно из преимуществ христианина в том, что он обращается в молитве к Богу, общаясь с Ним, и прося Его о различных нуждах. Тогда когда, человек находиться в состоянии греха, его доступ к Божьей благодати, отвечающей на молитвы ограничен:

**1 Иоанна 3:21** «Возлюбленные! если сердце наше не осуждает нас, то мы имеем дерзновение к Богу, 22 и, чего ни попросим, получим от Него, потому что соблюдаем заповеди Его и делаем благоугодное пред Ним».

**1 Петра 3:7** «Также и вы, мужья, обращайтесь благоразумно с женами, как с немощнейшим сосудом, оказывая им честь, как сонаследницам благодатной жизни, дабы не было вам препятствия в молитвах».

1. Если вы грешите, Бог будет наказывать вас, так как вы Его дитя.

Когда христианин согрешает, Бог из своей любви к нему будет наказывать Его чтобы исправлять или сохранять от последующих грехов.

**Евр.12: 4** Вы еще не до крови сражались, подвизаясь против греха, 5 и забыли утешение, которое предлагается вам, как сынам: сын мой! не пренебрегай наказания Господня, и не унывай, когда Он обличает тебя. 6 Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьет же всякого сына, которого принимает.

Божье наказание это очень серьёзно!

**Евр 10:30** «Мы знаем Того, Кто сказал: у Меня отмщение, Я воздам, говорит Господь. И еще: Господь будет судить народ Свой. 31 **Страшно** **впасть** **в** **руки** Бога живаго!»

1. Вы будете пожинать результаты греха.

Если человек не приносит добрых плодов, он будет приносить плохой плод. Тогда когда жизнь человека находиться под влиянием его плоти, а не его возрождённой Богом природы, он производит недобрые плоды, которые будут приносить много неприятностей ему самому, а также тем, кто его окружает.

**Гал 6:7** «Не обманывайтесь: Бог поругаем не бывает. Что посеет человек, то и пожнет: 8 сеющий в плоть свою от плоти пожнет тление, а сеющий в дух от духа пожнет жизнь вечную».

1. **Всё ли можно делать, что не является грехом?**

Многие вопросы нашей жизни не определены Библией конкретно как греховные деяния. Вокруг них очень часто возникает много споров и сомнений, можно ли их делать или нет. Кроме того, что ясно определено Библией как греховные деяния, многие вещи действительно не стоит делать. Для этого есть несколько важных причин.

В практической жизни мы многое не делаем не потому, что нам кто-то это запрещает, а просто потому, что мы знаем, что это бессмысленно, т.е. не принесёт никакой пользы. Например, закон не запрещает людям, есть только мороженное и ничего другого. Но большинство людей не делают этого, потому что они знают, что это не приведёт ни к чему хорошему.

* 1. Целью христианина является уподобление характеру Христа, а не поиск форм утверждения себя.

Настоящий христианин характеризуется тем, что он восхищается Христом и стремиться быть как можно больше похожим на Него. Поэтому во всех ситуациях он ищет того, что приблизит, а не отдалит Его от Христа.

**Фил 3:7-14**  7 Но что для меня было преимуществом, то ради Христа я почел тщетою. 8 Да и все почитаю тщетою ради превосходства познания Христа Иисуса, Господа моего: для Него я от всего отказался, и все почитаю за сор, чтобы приобрести Христа 9 и найтись в Нем не со своею праведностью, которая от закона, но с тою, которая через веру во Христа, с праведностью от Бога по вере; 10 чтобы познать Его, и силу воскресения Его, и участие в страданиях Его, сообразуясь смерти Его, 11 чтобы достигнуть воскресения мертвых. 12 [Говорю так] не потому, чтобы я уже достиг, или усовершился; но стремлюсь, не достигну ли я, как достиг меня Христос Иисус. 13 Братия, я не почитаю себя достигшим; а только, забывая заднее и простираясь вперед, 14 стремлюсь к цели, к почести вышнего звания Божия во Христе Иисусе.

Смысл жизни настоящего христианина в том, чтобы наполняться Христом и в точности подчиняться Его слову. Поэтому, он искренно и настойчиво ищет Его оценок, каждой ситуации, вместо того, чтобы искать оправдание оценкам своим.

Поэтому, когда христианин решает делать ему, что-либо или нет он делает это не только на основании факта: грех это или нет, но и на основании вопроса: приближает ли это меня к Богу или нет? или, помогает ли это мне быть больше похожим на Христа или нет?

* 1. Христианин не должен снова становиться рабом своих похотей и желаний

Человек, родившийся свыше, подчинил свою жизнь новому Господину, Иисусу Христу. Принимая крещение, он провозгласил всем, что он умер для своих желаний и страстей и посвящает свою жизнь Богу служению Ему. Поэтому, человек не должен становиться рабом даже самых, казалось бы, невинных привычек.

**1 Кор 6:12** «Все мне позволительно, но не все полезно; все мне позволительно, но ничто не должно обладать мною. 13 Пища для чрева, и чрево для пищи; но Бог уничтожит и то и другое. Тело же не для блуда, но для Господа, и Господь для тела. 14 Бог воскресил Господа, воскресит и нас силою Своею».

Христианин должен уметь контролировать любые свои желания.

Это включает в себя очень многое:

* Отдых
* Развлечения
* Манера одеваться
* Украшения
* Досуг
* Хобби
* Еда
* Деньги, имущество
* Проведение времени

Если вами начинает обладать что-то, если вы чувствуете, что не в состоянии оторваться или отказаться от чего-то в любой момент, это говорит о том, что вы слишком привязаны к данной вещи или к данному занятию. Вам нужно сделать всё возможное, чтобы как можно быстрее отказаться от этой привязанности.

Для этого:

* + 1. Покайтесь перед Богом, за то, что вы сделали что-то идолом
		2. Просите Бога об освобождении от данной привязанности
		3. Сделайте всё, чтобы не попадать в ситуации, в которых вам трудно контролировать себя

Например:

Если вы страдаете тем, что кушаете лишнее, избегайте кухни, и тех мест, где вы видите продукты и чувствуете привлекающий вас их запах.

Если вы тратите время впустую с определённой группой друзей, откажитесь от этой дружбы и вместо этого, дружите с теми, кто более серьёзно относиться к своему времени.

* 1. Христианин не должен делать то, что приносит вред его телу

Вторая категория того, что не нужно делать относиться к возможному вреду вашему телу, который может быть нанесён тем или иным действием.

**1 Кор 6:13** Пища для чрева, и чрево для пищи; но Бог уничтожит и то и другое. Тело же не для блуда, но для Господа, и Господь для тела. 14 Бог воскресил Господа, воскресит и нас силою Своею».

К этой категории относятся различные действия:

* + 1. Пренебрежение своим здоровьем
		2. Неправильное питание
		3. Неправильный сон
		4. Неразумные занятия спортом
		5. Ненужный риск на работе или отдыхе (пренебрежение техникой безопасности)
	1. Христианин не должен делать того, что приносит вред другим

**1 Кор 10:23** «**Все** **мне** **позволительно**, но не **все** полезно; **все** **мне** **позволительно**, но не **все** назидает. 24 Никто не ищи своего, но каждый пользы другого».

**Фил 2:3** «ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя. 4 Не о себе [только] каждый заботься, но каждый и о других. 5 Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе»

Одно из неотъемлемых качеств христианина – попечение и забота о других. Христианин испытывает удовлетворение от того, что он может помогать кому-то приближаться к Богу.

В то же самое время, для христианина всегда будет болью если он послужит тому, что кто-то, в результате его поведения будет удаляться от Бога.

**Рим 14:12-21**  12 Итак каждый из нас за себя даст отчет Богу. 13 Не станем же более судить друг друга, а лучше судите о том, как бы не подавать брату [случая к] преткновению или соблазну. 14 Я знаю и уверен в Господе Иисусе, что нет ничего в себе самом нечистого; только почитающему что-либо нечистым, тому нечисто. 15 Если же за пищу огорчается брат твой, то ты уже не по любви поступаешь. Не губи твоею пищею того, за кого Христос умер. 16 Да не хулится ваше доброе. 17 Ибо Царствие Божие не пища и питие, но праведность и мир и радость во Святом Духе. 18 Кто сим служит Христу, тот угоден Богу и [достоин] одобрения от людей. 19 Итак будем искать того, что служит к миру и ко взаимному назиданию. 20 Ради пищи не разрушай дела Божия. Все чисто, но худо человеку, который ест на соблазн. 21 Лучше не есть мяса, не пить вина и не [делать] ничего [такого], отчего брат твой претыкается, или соблазняется, или изнемогает.

1. **Некоторые общие правила помогающие определить границы нашей свободы**

Для того, чтобы определить можете ли вы делать что-то, что не отражено в Библии конкретно, задайте себе следующие вопросы:

1. Не нахожусь ли я под влиянием чего-то, что не должно контролировать мою жизнь?

1Кор.6:12

1. Есть ли в том, что я делаю созидание или разрушение?

1Кор.10:23

1. Могу ли я с чистой совестью попросить Бога благословить то, что я делаю?

Кол.3:17; Деян.24:16

1. Не станет ли мое дело преткновением для моих ближних?

Рим.14:13-15; Рим.15:1-2

1. Не станет ли это плохим свидетельством для неверующих, и поводом, чтобы отказаться от принятия Господа Иисуса Христа, как Спасителя?

1Кор.10:31-33

1. Не осуждает ли меня за это совесть?

1Пет.3:16; Евр.13:18; 1Тим.1:5

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №5**

**УВЕРЕННОСТЬ В СПАСЕНИИ**

 “ТЕПЕРЬ, КОГДА Я СПАСЁН, МОГУ ЛИ Я ПОТЕРЯТЬ МОЁ СПАСЕНИЕ?”

По поводу вопроса «Можно ли потерять спасение?» много спорят. Это происходит, прежде всего, потому, что этот вопрос неправильно поставлен. Чаще всего, подобные вопросы ставятся тогда, когда люди не до конца понимают Библейское учение о природе спасения. Говоря о спасении, Священное Писание нигде не использует слово «потерять».

Для этого есть важные причины.

1) Во-первых, потерять можно то, что существует само по себе. Например, вы взяли конфету, положили её к себе в карман и позже обнаружили, что вы её потеряли. Представьте себе другую ситуацию, вы съели конфету и её содержимое, попав к вам в желудок, растворилось там, проникнув в вашу кровь и далее в каждую клетку вашего организма. Молекулы конфеты, стали частью вашего организма, теперь, в какой-то степени они определяют то, чем является ваше тело. В такой ситуации будет абсурдно говорить о том можно ли потерять съеденную конфету, так как она стала частью вас.

Что-то подобное происходит и со спасением. Некоторые люди рассматривают спасение как что-то внешнее, например билет на самолёт, который лежит у вас в кармане и по которому вас допустят к полёту. В данной ситуации, наличие билета, абсолютно не связанно с тем, кем является человек, злой он или добрый и т.д. Он просто имеет билет, который он каким-то образом приобрёл. Этот билет он может потерять или при желании выбросить. Библейское спасение построено на абсолютно других принципах. Библия говорит о том, что спасение, принесённое Христом, не лежит у него в кармане или даже в мозгу, но оно полностью изменяет природу человека. Для того, чтобы иметь спасение недостаточно только поменять мнение о чём-то или перестать делать что-то. Иисус Христос говорил об этом Никодиму:

**Иоанна 3:5-6.** «5 если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие. 6 Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух»

Об этом же говорили пророки Ветхого Завета, свидетельствуя о грядущем спасении Нового Завета

**Иер 31:33.** «33 Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом»

**Иер 32:40.** «40 И заключу с ними вечный завет, по которому Я не отвращусь от них, чтобы благотворить им, и страх Мой вложу в сердца их, чтобы они не отступали от Меня»

Рождение свыше – это явление, которое происходит под действием Духа Святого, поселяющегося в возрождённом человеке *«...кто Духа Христова не имеет, тот и не Его»* говорит апостол Павел в *Рим 8:9.* Это означает, что сам Бог живёт в возрождённом человеке, соединяясь своим Духом с обновлённым духом человека и делая его обновлённым творением, которое характеризуется качествами Божественной природы. Таким образом, говоря о возможности изменения статуса верующего, нужно говорить не о том можно или нет потерять спасение, а о том возможно ли обратить вспять процесс духовного рождения.

Библия, представляя рождение от Иисуса Христа, нигде не говорит о том, что человек рождается от Духа Святого, потом умирает и потом опять рождается и т.д. Вместо того принадлежность семье Христа сравнивается с принадлежностью семье Адама.

**Рим 5:17-18**  17 Ибо если преступлением одного смерть царствовала посредством одного, то тем более приемлющие обилие благодати и дар праведности будут царствовать в жизни посредством единого Иисуса Христа. 18 Посему, как преступлением одного всем человекам осуждение, так правдою одного всем человекам оправдание к жизни.

Этот текст утверждает, что каждый, кто произошёл от Адама, обязательно умрёт, без всякого исключения. Далее сказано, что если эффект греха имеет абсолютно стопроцентное действие, то эффект праведности Христовой имеет ещё большую вероятность и гарантию вечной жизни, абсолютно для каждого, кто родился от Иисуса Христа.

2) Вторая причина, по которой возникает много проблем связанных с вопросом о потере спасения, заключается в том, что большинство людей не знают Библейского учения о результатах спасения. Наблюдая за тем, что многие люди, причисляющие себя к верующим, грешат в своей реальной жизни, они не могут сопоставить Библейское учение о спасении с Библейским учением об освящении. Для многих людей вопрос спасения выглядит в форме следующей логической конструкции –

1. Ничто нечистое не может войти в небеса (Отк 21:27)
2. Поэтому если верующий допустит что-либо греховное в своих мыслях, словах или делах то он погиб (потерял спасение).

Эта конструкция может быть в действительности правильной, но она правильна только в том случае, если человек спасался бы своею собственной праведностью. Большинство людей признают реальный факт, что на земле не существует человека, который не имел бы греха. Ведь грех это не только, то, что человек делает, нарушая Божьи заповеди, но и то, что он не делает, или же делает не на надлежащем уровне качества или посвящения.

Некоторые люди пытаются обойти эту проблему уча, что верующий погибает только тогда, когда совершает какой-то «значительный» грех, а когда он делает «не значительные» грехи, тогда это не так страшно. Но здесь возникает другая проблема: какой грех мы можем считать значительным, а какой нет, и на основании чего? Библия ничего не говорит о разделении грехов на смертные и не смертные.

В самом деле, Священное Писание учит, что спасение человека возможно только в результате принятия абсолютной праведности Христовой. Вот почему Библия учит о заместительной жертве Христа. Иисус Христос на голгофском кресте взял на себя абсолютно все наши грехи и заплатил за них полную цену. При этом Он дал уверовавшим в Него свою абсолютную праведностью,

**1 Кор 1:30.** «30 От Него и вы во Христе Иисусе, Который сделался для нас премудростью от Бога, праведностью и освящением и искуплением»,

2 Кор 5:21. «21 Ибо не знавшего греха Он сделал для нас [жертвою за] грех, чтобы мы в Нем сделались праведными пред Богом»

Таким образом, все кто попадёт на небеса, попадут туда только в результате праведности Христовой, а не своей, человеческой праведности. В послании к Евреям об этом говориться:

**Евр 10:14.**«14 Ибо Он одним приношением навсегда сделал совершенными освящаемых»

Но если это так, скажет кто-то, тогда не значит ли это, что спасённый человек может грешить и при этом оставаться спокойным, что всё равно попадёт на небеса. Не будет ли это разрешением на грех. Никак нет! Апостол Павел говорил о том, что его тоже пытались обвинять в чём-то подобном (Рим 3:7-8). Это невозможно, потому что рождённый свыше человек как раз и отличается от неверующих тем, что его новой природе противен грех. Если только он согрешает, он всегда старается освобождаться от греха. Об этом очень хорошо сказано в первом послании Иоанна, в котором автор говорит о качествах настоящего христианина:

1 **Иоанна 3:9.** «9 Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога»

В греческом тексте Нового Завета очень ясно, что речь здесь идёт о том, что рождённый от Бога человек не пребывает в грехе. Он не может быть в грехе благодаря его новой природе. Такой человек может в какой-то ситуации согрешить (1 Иоанна 2:1), но так как грех неестественен для его новой, Божественной природы, он обязательно будет искать освобождения от него, **Притчи 24:16** «Праведник семь раз упадёт и встанет»*.*

Таким образом, отличием рождённого свыше человека, от не возрождённого является стремление жить без греха. Тот, кто имеет природу Христа, никогда не может восстать против Бога, потому что Христос является Богом, в этом и суть Его природы. Когда христианин по своему не бодрствованию попадает под влияние своей плоти, его дух будет немедленно стремиться умервщлять дела плотские (Рим 8:13). Если же человек упал и не хочет вставать, если ему безразлично делает ли он грех или нет, это означает, что такой человек был христианином только на словах, а не на деле. Иоанн говорит о таких:

**1 Иоанна 2:19**. «19 Они вышли от нас, но не были наши: ибо если бы они были наши, то остались бы с нами; но [они вышли, и] через то открылось, что не все наши»

Здесь, апостол прямо подтверждает, что человек оставивший христианский путь никогда в действительности не был рождённым свыше.

Священное Писание во многих местах говорит о том, что настоящий христианин, который знает Бога как своего Отца и который противиться греху и следует за Христом, может полностью полагаться на праведность Христову и поэтому может быть полностью уверенным в том, что Господь сохранит его до конца. Об этом говорится во многих местах Библии (Иоанна 6:37; 10:26-30; Рим 8:29-39; Фил 1:6).

**Верное понимание уверенности в спасении**

Библейская уверенность в спасении основана на Библейском понимании проблемы греха и её разрешения через заместительную жертву Иисуса Христа. В тех случаях, когда люди не имеют ясного понимания Библейского учения о данных вопросах они приходят к извращённому пониманию уверенности в спасении. Ниже приведены несколько важных элементов Библейской уверенности в спасении, которые помогают правильно понимать эту доктрину в её полноте.

 **А. Уверенность в спасении даёт настоящее понимание свободы во Христе**

Быть уверенным в спасении по Библейски означает, что христианин признаёт себя полностью зависимым от Бога и праведности Христовой, что он не видит никакой своей заслуги в спасении отдавая всю славу Богу.

Еф 2:4 «Бог, богатый милостью, по Своей великой любви, которою возлюбил нас, 5 и нас, мертвых по преступлениям, оживотворил со Христом,-- благодатью вы спасены,-- 6 и воскресил с Ним, и посадил на небесах во Христе Иисусе, 7 дабы явить в грядущих веках преизобильное богатство благодати Своей в благости к нам во Христе Иисусе. 8 Ибо благодатью вы спасены через веру, и сие не от вас, Божий дар: 9 не от дел, чтобы никто не хвалился».

Это уверенность не в себе, а во Христе, упование не на свою праведность и свою способности, а на праведность и заслуги Иисуса Христа, которые Бог незаслуженно вменяет нам. Поэтому, настоящая уверенность в спасении обязательно связана со смирением перед Богом, доверием Ему, и пониманием нашей полной зависимости от Него.

 **Б. Уверенность в спасении означает внутреннюю посвящённость Христу**

Библейская уверенность в спасении означает, что человек предан Христу своим сердцем потому, что Он видит во Христе своего Господина, Спасителя и Суверенного Владыку. Он послушен Христу и следует за Ним, потому что его новая природа влечёт его к подчинению Богу и исполнению его воли. Это стремление к Богу и к послушанию Ему и является свидетельством того, что мы действительно имеем жизнь вечную.

**1 Иоанна 5:11** Свидетельство сие состоит в том, что Бог даровал нам жизнь вечную, и сия жизнь в Сыне Его. 12 Имеющий Сына (Божия) имеет жизнь; не имеющий Сына Божия не имеет жизни. 13 Сие написал я вам, верующим во имя Сына Божия, дабы вы знали, что вы, веруя в Сына Божия, имеете жизнь вечную.

 **В. Уверенность в спасении не означает вседозволенности**

 Многие люди считают, что если наше спасение гарантированно Иисусом Христом, это означает, что человек теперь может пребывать во грехе и всё равно оставаться спасённым. Это неверное понятие основано на неверном понимании спасения. Как мы рассмотрели выше, сутью спасения является изменение природы человека. Рождаясь свыше, человек получает новую природу, отличительным качеством которой и является нежелание пребывать во грехе Таким образом, истинные овцы Иисуса Христа как раз и отличаются от тех, кто не является таковыми тем, что они слушают Иисуса Христа и идут за Ним.

**1 Иоанна 3:9** Всякий, рожденный от Бога, не делает греха, потому что семя Его пребывает в нем; и он не может грешить, потому что рожден от Бога.

Как уже было сказано выше, с подобными обвинениями приходилось сталкиваться всем, кто проповедует Евангелие благодати, а не Евангелие закона. Даже Апостола Павла несправедливо обвиняли в том, что он якобы учит вседозволенности, чего он никогда не делал.

**Рим 3:5** Если же наша неправда открывает правду Божию, то что скажем? не будет ли Бог несправедлив, когда изъявляет гнев? (говорю по человеческому [рассуждению]). 6 Никак. Ибо [иначе] как Богу судить мир? 7 Ибо, если верность Божия возвышается моею неверностью к славе Божией, за что еще меня же судить, как грешника? 8 И не делать ли нам зло, чтобы вышло добро, как некоторые злословят нас и говорят, будто мы так учим? Праведен суд на таковых.

 **Г. Не противоречат ли уверенности в спасении некоторые места в Библии**

Люди, не понимающие спасения по благодати, часто задают вопросы, цитируют некоторые места Священного Писания, которые на первый взгляд противоречат общему Библейскому учению об уверенности в спасении. Ниже приведены некоторые из этих вопросов и ответы на них:

1. **Не противоречат ли уверенности в спасении многие места Священного Писания говорящие о необходимости бодрствовать и об опасности отпадения от веры.**

Если рассматривать подобные тексты в отрыве от контекста и всего учения Писания, то действительно может показаться, что Писание в каких-то местах противоречит само себе. При более внимательном изучении становиться ясно, что Бог действительно говорит об опасности отпадения. Действительно дьявол атакует человека для того, чтобы поразить его и заставить его пойти против Бога. Для того, чтобы человеку устоять ему необходимо постоянно доверяться Христу, уповая на Него, дающего силу для победы в искушениях.

Именно поэтому, Библия предупреждает христиан об опасности отпадения, чтобы они крепче и теснее держались за Христа, посредством чего они будут сохранены для спасения.

**1 Петра 5:8** Трезвитесь, бодрствуйте, потому что противник ваш диавол ходит, как рыкающий лев, ища, кого поглотить. 9 Противостойте ему твердою верою, зная, что такие же страдания случаются и с братьями вашими в мире. 10 Бог же всякой благодати, призвавший нас в вечную славу Свою во Христе Иисусе, Сам, по кратковременном страдании вашем, да совершит вас, да утвердит, да укрепит, да соделает непоколебимыми.

**Рим 8:35-37**  35 Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: 36 за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, [обреченных] на заклание. 37 Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас.

Другими словами Бог использует предупреждения об опасности отпадения в качестве инструмента, при помощи которого Он сохраняет от падения своих детей.

1. **Как быть с многочисленными примерами отпадения людей, которые казалось бы уверовали и потом отпали. Не являются ли они подтверждением того, что христианин не может быть полностью уверенным в спасении?**

Тот факт, что люди уверовали, ещё не говорит о том, что они действительно были рождёнными свыше. За Христом ходили многие люди, о которых сказано, что они «уверовали», но которые отошли от Него позже, и о которых Он сказал, что они не являются Его детьми.

Например в Иоанна 8:30-31 сказано о иудеях, которые «уверовали в Него»:

Иоанна 8:30 Когда Он говорил это, многие уверовали в Него.

Этим людям, Иисус Христос говорит о том, что истинность их веры будет явлена если они будут пребывать в Его Слове:

Иоанна 8:31 Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, 32 и познаете истину, и истина сделает вас свободными.

На это иудеи стали возражать, объясняя, что они и так хороши. Они просто к своим собственным достоинствам хотели добавить следование за Христом. По мере того, как их разговор развивался, Иисус Христос показывает этим «уверовавшим», что в самом деле, они не являются Его детьми, и продолжают быть детьми дьявола:

**Иоанна 8:43** Почему вы не понимаете речи Моей? Потому что не можете слышать слова Моего. 44 Ваш отец диавол; и вы хотите исполнять похоти отца вашего. Он был человекоубийца от начала и не устоял в истине, ибо нет в нем истины. Когда говорит он ложь, говорит свое, ибо он лжец и отец лжи. 45 А как Я истину говорю, то не верите Мне.

В своём первом послании, апостол Иоанн ясно говорит о людях, которые называли себя верующими и потом оставили верую:

1 Иоанна 2:19 Они вышли от нас, но **не** **были** **наши**: ибо если бы они **были** **наши**, то остались бы с нами; но [они вышли, и] через то открылось, что **не** все **наши**.

Это ясное утверждение о том, что такие люди никогда не принадлежали Божьей семье.

Евангелие от Матфея приводит ещё одно свидетельство Иисуса Христа о подобной проблеме. Христос говорил о том, что в конце веков многие предстанут перед Ним, уповая на свою религиозность. Но, так как они не были рождёнными свыше (они не были подчинены воле небесного Отца, закон Божий не был написан у них в сердцах) они будут отвержены:

**Мф 7:21** Не всякий, говорящий Мне: „Господи! Господи!", войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. 22 Многие скажут Мне в тот день: Господи! Господи! не от Твоего ли имени мы пророчествовали? и не Твоим ли именем бесов изгоняли? и не Твоим ли именем многие чудеса творили? 23 И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие.

Апостол Павел в послании к Римлянам говорит о людях, которые «познали Бога» но «не прославили Его как Бога».

**Рим 1:21-22**  21 Но как они, познав Бога, не прославили Его, как Бога, и не возблагодарили, но осуетились в умствованиях своих, и омрачилось несмысленное их сердце; 22 называя себя мудрыми, обезумели,

Дальнейшее описание этих людей, ясно говорит, что речь идёт об абсолютно неверующих, не возрождённых людях. Хотя к ним в каком-то смысле применяется слово «познали» Бога.

Таким образом, ясно, что, говоря о том, что кто-то уверовал, или познал Бога, Писание не всегда говорит о настоящих верующих. Истинная сущность людей, о которых упоминается в таких текстах, определяется только при помощи контекста.

**Исследование некоторых Библейских текстов вызывающих вопросы:**

Среди таких текстов наиболее часто встречаются 2 Петра 2:19-22, Евр. 10:26-29, Евр. 6:4-9

При поверхностном изучении данных текстов, действительно может показаться, что они противоречат друг другу. Чтобы понимать их настоящий смысл необходимо посмотреть на эти тексты в непосредственном и более широком контексте.

Ближайший контекст 2 Петра 2:19-22, очень хорошо демонстрирует, что здесь речь как раз идёт о людях, уверовавших только на словах, но не переживших действительного возрождения, которое изменило бы их природу:

**2 Петра 2:19-22**  19 Обещают им свободу, будучи сами рабы тления; ибо, кто кем побежден, тот тому и раб. 20 Ибо если, избегнув скверн мира чрез познание Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа, опять запутываются в них и побеждаются ими, то последнее бывает для таковых хуже первого. 21 Лучше бы им не познать пути правды, нежели, познав, возвратиться назад от преданной им святой заповеди. 22 Но с ними случается по верной пословице: пес возвращается на свою блевотину, и: вымытая свинья [идет] валяться в грязи.

Они, казалось бы оставили какие-то греховные дела (скверны мира), придя ко Христу. Но 22 стих говорит о том, что, в самом деле, их природа так и не поменялась. Пётр приводит две иллюстрации с псом и свиньёй. Обе иллюстрации говорят о бесполезности внешних изменений. Испорченная природа всё равно будет говорить о себе. Сколько не отмывай свинью, она, всё равно будет лезть в грязь при первой же возможности. Подобно тому, как природа свиньи тянет её в грязь, так природа грешника, если её не изменить будет тянуть его ко греху.

Для того, чтобы понимать тексты из послания к Евреям, необходимо также рассматривать их, исходя из общего контекста этого послания.

Послание к Евреям написано по поводу того, что некоторые христиане из евреев настаивали на необходимости исполнения Моисеева закона вдобавок к тому, что они имели от Христа. Действия благодати, на их взгляд, было недостаточно. Им казалось, что если не прибегнуть к закону, верующие будут продолжать грешить. Для того, чтобы опровергнуть эту ошибочную точку зрения, автор, на протяжении всего послания демонстрирует абсолютное превосходство Иисуса Христа и достаточность Его благодати для спасения.

Вначале он говорит о том, что Христос превосходит Моисея (Евр. 3:1-6). Далее, что первосвященство Христа выше первосвященства Аронова (Евр. 4:14-5:6), небесная скиния Нового Завета, выше земной скинии Ветхого Завета (Евр. 8:1-5; 9:1-11). В конце, он говорит о том, что жертва Иисуса Христа выше Ветхозаветних жертв (9:12-10:18).

В середине десятой главы, доказывая абсолютное превосходство Христа, автор, прибегает к ещё одному аргументу. Этот аргумент основывается на гипотетическом предположении, т.е. он приводит гипотетическую (не реальную, допустимую только для лучшей демонстрации приведённого аргумента) ситуацию, чтобы продемонстрировать бессмысленность попыток добавить к христианству исполнение Моисеева закона.

**Евр 10:26-29**  26 Ибо если мы, получив познание истины, произвольно грешим, то не остается более жертвы за грехи, 27 но некое страшное ожидание суда и ярость огня, готового пожрать противников. 28 [Если] отвергшийся закона Моисеева, при двух или трех свидетелях, без милосердия [наказывается] смертью, 29 то сколь тягчайшему, думаете, наказанию повинен будет тот, кто попирает Сына Божия и не почитает за святыню Кровь завета, которою освящен, и Духа благодати оскорбляет?

Текст говорит: если допустить, что познание истины Иисуса Христа не избавило людей от греха, то тогда этим людям уже ничего не поможет. Потому, что сильнее Христа ничего нет. Другими словами, автор допускает гипотетическую (предполагаемую, но не реальную) ситуацию: предположим, что человек познал Христа и продолжает произвольно грешить (что невозможно, см. 1 Иоанна 3:9), в этом случае не существует ничего, что избавило бы его от греха (включая закон).

Подобную логику, автор послания использует также в шестой главе:

**Евр 6:4-9**  4 Ибо невозможно-- однажды просвещенных, и вкусивших дара небесного, и соделавшихся причастниками Духа Святаго, 5 и вкусивших благого глагола Божия и сил будущего века, 6 и отпадших, опять обновлять покаянием, когда они снова распинают в себе Сына Божия и ругаются [Ему]. 7 Земля, пившая многократно сходящий на нее дождь и произращающая злак, полезный тем, для которых и возделывается, получает благословение от Бога; 8 а производящая терния и волчцы негодна и близка к проклятию, которого конец-- сожжение. 9 Впрочем о вас, возлюбленные, мы надеемся, что вы в лучшем [состоянии] и держитесь спасения, хотя и говорим так.

Здесь автор, приводит гипотетическую ситуацию для того, чтобы показать радикальность отличия между настоящими верующими и теми, кто верит только на словах.

Точно также как и в десятой главе, автор говорит, что если они утверждают, что они стали причастниками Святого Духа, т.е. родились свыше и продолжают распинать в себе Сына Божьего и ругаться Ему, тогда ещё одно подобное покаяние для них не будет иметь никакого смысла. В стихе седьмом автор объясняет, что те, кто по настоящему верующие, производят реальный плод. Тогда как те, кто производит терны и волчцы, демонстрируют свою негодную природу, подлежащую проклятию.

**Заключение**

Таким образом, христианин, действительно познавший Иисуса Христа своим Господином и личным Спасителем, тот, кто возложил своё упование на праведность Иисуса Христа, как на то, что даёт ему право на вечную жизнь с Богом, может полностью довериться Христу в вопросе своего спасения. Он может радоваться спасению наслаждаясь общением со своим Спасителем, который силен сохранить его в своей любящей руке

**Рим 8:33** Кто будет обвинять избранных Божиих? Бог оправдывает [их]. 34 Кто осуждает? Христос Иисус умер, но и воскрес: Он и одесную Бога, Он и ходатайствует за нас. 35 Кто отлучит нас от любви Божией: скорбь, или теснота, или гонение, или голод, или нагота, или опасность, или меч? как написано: 36 за Тебя умерщвляют нас всякий день, считают нас за овец, [обреченных] на заклание. 37 Но все сие преодолеваем силою Возлюбившего нас. 38 Ибо я уверен, что ни смерть, ни жизнь, ни Ангелы, ни Начала, ни Силы, ни настоящее, ни будущее, 39 ни высота, ни глубина, ни другая какая тварь не может отлучить нас от любви Божией во Христе Иисусе, Господе нашем.

Истинное христианство отличается от всех остальных религий мира, тем, что все религии построены на принципе способности человека, подкупить, задобрить или заставить Божество быть к нему благосклонным. Истинное христианство построено на том, что рождённый свыше человек признаёт абсолютную власть Божью и свою полную неспособность предложить Богу что-либо заработать своё спасение. Приходя ко Христу, он полностью падает в Его объятья, зная, что только во Христе его спасение и его жизнь.

**Уверенность в спасении – практический аспект**

Христианская уверенность в спасении, это не чувство и не самовнушение. Она корениться в непоколебимой истине Священного Писания, и является неотъемлемой частью Библейского учения о спасении. Библия говорит, что каждый человек грешен, т.е. в своей сущности, человек восстаёт против Бога, избирая свои пути, вместо путей Божьих. Бог, являясь абсолютным и святым, не может позволить в своём присутствии ничего, противящегося его абсолютной и гармоничной природе (Ис 6:1-10). Иначе Бог перестанет быть Богом. Божья святость и абсолютное совершенство защищается Божьим гневом (Рим 1:18), т.е. всё несовершенное и восстающее против Бога уничтожается Божьим гневом. Весь Ветхий Завет рисует нам картину большого, суверенного и святого Бога, неизбежно реагирующего на грех посредством своего гнева. Божий гнев неизбежно настигает грех, именно по этой причине Бог предупредил человека об абсолютно неизбежной смертельной опасности греха (Быт 2:17).

Сущность грехопадения в Едеме, заключалась в том, что человек попытался поставить себя в положение независимости от Бога, т.е., когда он сам мог бы определять что правильно и неправильно, что хорошо и что плохо. Само это положение и есть противопоставление себя Богу, а так как Бог свят, Его святость требует уничтожения противящихся Его совершенству. Здесь возникает интересный парадокс: противопоставляя себя Богу, человек погибает от Его гнева, в то же время стремление к независимости от Бога является сущностью грешного человека. Вот почему человек абсолютно не способен спасти себя сам. Его природа по своей сущности всегда будет требовать своего, а значит вызывать Божий гнев, непременно уничтожающий его.

Именно поэтому, для того, чтобы спасти человека от уничтожения, необходимо было пришествие Иисуса Христа. Спасение совершённое Христом представляет собой уникальное явление. Христос спасает людей, посредством своей заместительной жертвы. Значение заместительной жертвы заключается в следующем:

1) Иисус Христос берёт на себя грех человека (Ин. 1:29), и вместе с ним принимает на себя Божий гнев (Ис 53:5) , вызванный этим грехом. Божий гнев поражает Христа и поэтому он умирает на кресте (1 Ин 4:10; 1 Пет. 3:18).

2) Беря на себя грех человека, Иисус Христос, в это же время даёт человеку свою, стопроцентную праведность, делая его абсолютно совершенным в глазах Божьих (1 Кор 1:30; Фил 3:9; 2 Кор 5:21). Таким образом, спасение человека покоится не на его собственной праведности, и не на его достижениях, оно полностью зависит от праведности Иисуса Христа. Мы никогда не можем быть уверены в себе. Но мы можем твёрдо знать, что праведность Иисуса Христа, на сто процентов надёжна. В Евр 10:14 сказано «Ибо Он одним приношением, НАВСЕГДА сделал совершенными освящаемых». Это авторитетное заявление Божье, на которое может и должен полагаться каждый истинный христианин. Кроме того, есть множество текстов, говорящих о Божьей верности в спасении Его детей (Рим 8:31-39; Ин 10:27-30; Фил 1:6).

Здесь у многих людей возникает вопрос: «Если моё спасение зависит от праведности Христовой и не зависит о моей собственной праведности, значит ли это, что я могу жить как угодно и всё равно оставаться спасённым?» Для того, чтобы найти ответ на этот вопрос необходимо учесть ещё одно важное обстоятельство спасения. Иисус Христос, в беседе с Никодимом назвал его Рождением Свыше. Вот почему в уверенности в спасении есть ещё и третий, очень важный аспект.

3) Уверенность в спасении – привилегия только тех, кто рождён свыше. Сутью рождения свыше является появление в человеке новой природы, когда человек умирает для своего «Я», для своей эгоцентричной природы и посвящает себя жизни для Господа. Это сверхъестественное явление. Христос говорит, что оно возможно только в результате действия Святого Духа (Ин 3:3-5). Ещё в Ветхом Завете, пророки говорили о коренном отличии Нового Завета, которого они ждали. Его суть заключалась в получении человеком новой природы, природы, которая рождена Богом (Иер 31:31-33; 32:39-40; Иез 36:26-27; Евр 10:14-17). Новая природа, полученная человеком в момент рождения свыше причастна Божескому естеству (2 Пет 1:4), а значит она нетерпима ко греху (1 Ин 3:9). Поэтому, можно с уверенностью сказать, что человек, действительно рождённый свыше, это тот, кто не хочет грешить, кому грех противен и кто всегда старается встать и освободиться, тогда, когда он упал (см. 1 Ин 2:1).

Здесь может возникнуть ещё один вопрос, а как можно быть уверенным в том, что ты рождён свыше. Писание говорит нам о нескольких признаках возрождения.

А) Первый признак – спасающая вера. 1 Иоанна 5:1 – «Всякий верующий, что Иисус есть Христос, от Бога рожден». Опять-таки, слово вера применяется в Священном Писании в различных значениях, однако, когда речь идёт о спасающей вере, она всегда означает – признание полного авторитета объекта веры, и подчинение ему в послушании. Практически это значит, что рождённый свыше человек это тот, кто признал абсолютный Божий авторитет и Его право определять его жизнь и поэтому стремится быть послушным Ему. Рождённый свыше человек – это человек, отвергнувший себя и смирившийся пред Богом, признав своё полное банкротство и абсолютную нужду в Спасителе (Лук 9:23). Вот почему, апостолы всегда говорили: «Веруй в ГОСПОДА Иисуса Христа и спасёшься» (Деян. 16:31).

Тест №1 – Отдали ли вы Иисус Христу свою жизнь однажды, отказавшись от своих прав на вашу жизнь и признав Его право распоряжаться ею? Если да то вы имеете один из признаков рождения свыше.

Б) Второй признак – отвращение ко греху. Как уже было сказано выше, рождённый свыше человек это тот, кто имеет Божественную природу, а значит о чутко реагирует на всё, что противно Богу (1 Ин 3:9). Познавая Бога всё больше и больше, он постоянно стремится к уподоблению Ему (Фил 3:7-11). Речь не идёт о том, что он никогда не допускает греха (1 Ин 1:8-10), но его жизнь характеризуется не грехом, а стремлением к праведности.

Тест №2 – Есть ли в вашей жизни отвращение ко греху и стремление к святости? Если да, то это признак вашего рождения свыше.

В) Третий признак – признание Бога своим Отцом. Рим 8:15-16 говорит: « 15 Потому что вы не приняли духа рабства, [чтобы] опять [жить] в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: „Авва, Отче!" 16 Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы-- дети Божии». Речь идёт о том, что те, кто отдали себя Христу, в ком живёт Божий Дух, знают, что Бог – их отец и они Его дети. Как бы ни складывалась их жизнь, они всё равно стремятся к Отцу, он всё равно остаётся тем к кому обращается истинное Божье дитя.

Тест №3 – Есть ли в глубине вашего сердца стремление к Богу, как к вашему Отцу, стремление к общению с Ним, без которого вы не можете жить? Если да, то это ещё один признак того, что вы рождены свыше.

Исходя из этих принципов, христианин может быть абсолютно уверенным в том, что он спасён (1 Ин. 5:13). Это уверенность не в себе и в своих достижениях, а во Христе и в Его праведности.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №6**

**Смирение – неотъемлемое условие духовного роста**

 “КАКИЕ КАЧЕСТВА ХРИСТИАНИНА НАИБОЛЕЕ ВАЖНЫ ДЛЯ ЕГО ДУХОВНОГО РОСТА?»

Для того, чтобы родившийся свыше человек правильно развивался духовно, ему необходимо сосредоточится на нескольких, наиболее важных сферах своей жизни. Среди них личная практика молитвенного предстояния перед Богом, пребывание в Божьем слове, практическое подчинение Слову и т.д.

Их всех этих качеств одно занимает наиболее приоритетное место. Этим качеством является смирение. В каком-то смысле без смирения ни опыт молитвы, ни познание истины Слова Божьего, ни возрастание в послушании невозможны.

1. **Для чего нужно смирение**

Для людей, незнающих Иисуса Христа лично, смирение всегда будет непонятно. В каждом человеке изначально живёт стремление к самоутверждению, смирение чуждо ему.

Вместе с тем, смирение является одним из центральных элементов характера Иисуса Христа. Своей жизнью на земле, Христос доказал, что смирение является самым сильным средством, которое может реально сделать человека сильным, способным побеждать самые сложные проблемы жизни.

Библия говорит о нескольких причинах, почему смирение является неизбежной необходимостью для каждого христианина.

* 1. **Учиться смирению – цель христианства**

Всё Библейское учение, до Иисуса Христа, во время земной жизни Христа и после, во времена апостолов, пронизано одной общей целью – научить человека смирению.

Смирение человека – противоположность бунта, гордости, восстания против Бога и возвышения над другими. Находясь в положении бунта, человек никогда не может быть счастливым. Он никогда не сможет иметь мир и удовлетворённость в сердце. Поэтому, одна из главных целей того, что делает Бог с людьми – привести их к искреннему и настоящему смирению.

* + - Общее требование Бога

**Мих 6:8** О, человек! сказано тебе, что-- добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим.

**Соф 2:3**  3 Взыщите Господа, все смиренные земли, исполняющие законы Его; взыщите правду, взыщите смиренномудрие; может быть, вы укроетесь в день гнева Господня.

Эти Божественные принципы были представлены ещё во времена Ветхого Завета. Они отражают реальность того, чего Бог добивается от людей.

* + - Призыв Иисуса Христа

Иисус Христос практически продемонстрировал реальность, возможность и превосходство смирения в жизни. Став человеком, Он смирился до самого возможного предела – до позорной смерти на кресте.

**Фил 2:5-9**  5 Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: 6 Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; 7 но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; 8 смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. 9 Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени,

На протяжении всей своей земной жизни, Иисус Христос, постоянно жил, подчиняясь небесному Отцу, осуществляя Его волю.

Явив такой личный пример смирения перед Богом и перед людьми, Иисус Христос конкретно провозгласил, что научить людей смирению, является одной из Его основных целей. Христос ясно говорит, что практический путь для того, чтобы получить покой в душе – научиться смирению и кротости.

**Мф 11:28-30**  28 Придите ко Мне все труждающиеся и обремененные, и Я успокою вас; 29 возьмите иго Мое на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдете покой душам вашим; 30 ибо иго Мое благо, и бремя Мое легко.

Смирение является одним из основных качеств характера Иисуса Христа, поэтому, те, кто родился от Христа, те, кто проводит время в общении с Ним, будут естественно отражать Его характер, Его подход по отношению к Богу и людям.

* + - Учение апостолов

Апостолы, научившись смирению у Христа, практически жили тем, чтобы возрастать в смирении, показывая пример смирения и призывая к смирению своих последователей.

**Еф 4:1-3**  Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, 2 со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью, 3 стараясь сохранять единство духа в союзе мира.

* 1. **Божьи благословения доступны смирённым**

Божьи благословения обусловлены тем, насколько мы смиряемся перед Ним.

* Смирение – условие действия Божьей благодати

**1 Петра 5:5-6**  5 Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать. 6 Итак смиритесь под крепкую руку Божию, да вознесет вас в свое время.

* Бог имеет общение со смирёнными

**Ис 57:15**  15 Ибо так говорит Высокий и Превознесенный, вечно Живущий,-- Святый имя Его: Я живу на высоте [небес] и во святилище, и также с сокрушенными и смиренными духом, чтобы оживлять дух смиренных и оживлять сердца сокрушенных.

**Пс 33:18**  18 Близок Господь к сокрушенным сердцем и смиренных духом спасет.

* Бог отвечает на молитвы смирённых

**2 Пар 7:14**  14 и смирится народ Мой, который именуется именем Моим, и будут молиться, и взыщут лица Моего, и обратятся от худых путей своих, то Я услышу с неба и прощу грехи их и исцелю землю их.

Молитва человека, не смирившегося перед Богом, вообще не имеет смысла. Абсурдно приходить к Богу с просьбой, не признав Его абсолютного владычества, и своей полной зависимости от Него.

Молитвы и служение не смирённых людей противны Богу! (Ис. 1:11-18)

* 1. **Смирение приносит успех**

Когда человек отказывается от того, чтобы противопоставлять себя Богу и ближним, когда он признаёт свою слабость и зависимость от Бога, это обязательно будет иметь влияние на его жизнь.

**Притчи 15:33**  Страх Господень научает мудрости, и славе предшествует смирение

**Притчи 18:12**  Перед падением возносится сердце человека, а смирение предшествует славе.

**Притчи 29:23**  23 Гордость человека унижает его, а смиренный духом приобретает честь.

* 1. **Смирение – главное чего Бог ищет в людях**

Смирение перед Богом – единственное верное положение, в котором человек может находиться для того, чтобы по настоящему жить, радоваться и приносить пользу. Поэтому, смирение человека является одной из главных целей того, что Бог делает на земле сегодня. Бог тщательно и настойчиво работает над каждым человеком

**Пс 50:17**  17 Жертва Богу-- дух сокрушенный; сердца сокрушенного и смиренного Ты не презришь, Боже.

**Ис 66:1-2**  Так говорит Господь: небо-- престол Мой, а земля-- подножие ног Моих; где же построите вы дом для Меня, и где место покоя Моего? 2 Ибо все это соделала рука Моя, и все сие было, говорит Господь. А вот на кого Я призрю: на смиренного и сокрушенного духом и на трепещущего пред словом Моим.

Смирение Навуходоносора Дан. 4 гл

Смирение Валтасара Дан. 5 гл.

Смирение Израиля

**Втор 8:14-18**  14 то смотри, чтобы не надмилось сердце твое и не забыл ты Господа, Бога твоего, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; 15 Который провел тебя по пустыне великой и страшной, [где] змеи, василиски, скорпионы и места сухие, на которых нет воды; Который источил для тебя [источник] воды из скалы гранитной, 16 питал тебя в пустыне манною, которой не знали отцы твои, дабы смирить тебя и испытать тебя, чтобы впоследствии сделать тебе добро, 17 и чтобы ты не сказал в сердце твоем: „моя сила и крепость руки моей приобрели мне богатство сие", 18 но чтобы помнил Господа, Бога твоего, ибо Он дает тебе силу приобретать богатство, дабы исполнить, как ныне, завет Свой, который Он клятвою утвердил отцам твоим.

1. **Как научиться смирению**

Смирение – противоположность гордости. Гордыня, или возвышение себя перед Богом и другими людьми проникли в жизнь человека в момент грехопадения.

Суть грехопадения была в претензии человека на право быть выше других, быть на одном уровне с Богом.

Для того, чтобы научиться смирению, нужно начинать именно с этого пункта, отказываться от претензий на свою положение и особый статус.

Смирение не означает забитости, безвольности и бездумья. Смирение – это осознанный отказ от претензий на своё превосходство. Смирение – это сила, а не слабость.

* 1. **Отказываться от претензий на свои права**

Попытка человека стать богом в Едемском саду, заключалась в том, что человек стал претендовать на то, что он имеет какие-то права перед Богом, с которыми Бог должен считаться.

Научиться смирению это значит отказаться от этих претензий!

Отказ от своих претензий на какие-либо права перед Богом, является обязательной составляющей истинного обращения к Богу.

**Луки 9:23-24**  23 Ко всем же сказал: если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною. 24 Ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее; а кто потеряет душу свою ради Меня, тот сбережет ее.

Кроме одноразового стратегического решения, отказаться от претензий на свои права, в жизни христианина имеет место процесс практического подчинения себя характеру Иисуса Христа, одним из качеств которого и был отказ от прав и положения по настоящему принадлежавших Ему.

**Фил 2:5-9**  5 Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: 6 Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; 7 но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; 8 смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. 9 Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени,

* 1. **Понимать свою бедность**

Вторым важным условием тренировки смирения является понимание того, кем мы являемся на самом деле.

**Мф 5:3**  3 Блаженны нищие духом, ибо их есть Царство Небесное.

Апостол Павел показывает пример того, как он видел себя абсолютно зависимым от Бога.

**1 Тим 1:15-16**  15 Верно и всякого принятия достойно слово, что Христос Иисус пришел в мир спасти грешников, из которых я первый. 16 Но для того я и помилован, чтобы Иисус Христос во мне первом показал все долготерпение, в пример тем, которые будут веровать в Него к жизни вечной.

Проблема большинства людей заключается в том, что они имеют не реальные представления о себе, о своём статусе и о своих правах. Эти «воздушные замки», которые создаются в их умах, становятся основанием для их чувств и действий. В результате, человек подходит к жизни абсолютно не реально, постоянно пытаясь возвышать себя над другими. Писание, конкретно предупреждает об опасности такого подхода, и о необходимости его изменения.

**Рим 12:16**  16 Будьте единомысленны между собою; не высокомудрствуйте, но последуйте смиренным; не мечтайте о себе;

Одним из неотъемлемых результатов реалистичного взгляда на себя будет готовность почитать окружающий выше себя.

**Фил 2:3**  3 ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя.

* 1. **Быть готовым учиться**

Ещё одной ступенью для возрастания в смирении является способность слушать и учиться. Это означает:

* Во-первых, признание того, что мы не всё знаем, и то, что мы знаем не всегда правильно.
* Во-вторых, готовность практически учиться Божьему знанию
* В-третьих, готовность проверять себя, сравнивая себя с истиной и изменяя в себе, то, что не соответствует ей, включая знание, практику, привычки, характер и т.д.

**Притчи 15:31-33**  31 Ухо, внимательное к учению жизни, пребывает между мудрыми. 32 Отвергающий наставление нерадеет о своей душе; а кто внимает обличению, тот приобретает разум. 33 Страх Господень научает мудрости, и славе предшествует смирение

**Притчи 1:7**  7 Начало мудрости-- страх Господень; глупцы только презирают мудрость и наставление.

**Притчи 1:32-33**  32 Потому что упорство невежд убьет их, и беспечность глупцов погубит их, 33 а слушающий меня будет жить безопасно и спокойно, не страшась зла ".

* 1. **Понимать свою зависимость от Бога**

Ещё одним средством для развития смирения, является практика углубления в осознании своей полной зависимости от Бога.

Это, прежде всего, выражается в понимании того, что абсолютно всё ценное, что имеется в нас – это то, что мы имеем от Бога.

**Рим 12:3**  По данной мне благодати, всякому из вас говорю: не думайте [о] [себе] более, нежели должно думать; но думайте скромно, по мере веры, какую каждому Бог уделил.

Апостол Павел практически демонстрировал этот подход в своей жизни.

**1 Кор 15:9-10**  9 Ибо я наименьший из Апостолов, и недостоин называться Апостолом, потому что гнал церковь Божию. 10 Но благодатию Божиею есмь то, что есмь; и благодать Его во мне не была тщетна, но я более всех их потрудился: не я, впрочем, а благодать Божия, которая со мною.

Понимание зависимости от Бога, помогает человеку видеть свою незначительность, и как следствие, помогает ему преклоняться перед Богом в смирении. Это делает смирение радостным и приносящим удовлетворение.

* 1. **Подражать Христу**

Так как жизнь Иисуса Христа была наполнена смирением, подражание Ему является одним из верных средств чтобы научиться смирению.

**Фил 2:5-9**  5 Ибо в вас должны быть те же чувствования, какие и во Христе Иисусе: 6 Он, будучи образом Божиим, не почитал хищением быть равным Богу; 7 но уничижил Себя Самого, приняв образ раба, сделавшись подобным человекам и по виду став как человек; 8 смирил Себя, быв послушным даже до смерти, и смерти крестной. 9 Посему и Бог превознес Его и дал Ему имя выше всякого имени,

Подражание Христу означает практическая оценка каждой ситуации в жизни, с целью обнаружить, как бы в подобных обстоятельствах поступил Христос. Для этого необходимо постоянно изучать жизнь и характер Иисуса Христа, рассматривая их практическую сторону.

Подражание Христу из разовых ситуаций должно перерастать в постоянную практику, которая постепенно становиться привычкой, характеризующей нашу жизнь как жизнь смирённых людей.

1. **Перед кем нужно смиряться**
	1. **Перед Богом**

Когда Библия говорит о смирении, она ведёт речь не о том, что человек становиться безвольным и беспринципным.

Иногда, говоря о смирении, люди теряются в том, кого слушать, кому подчиниться, какую идею принять.

Существует Библейская иерархия авторитетов, которые помогают определить объект смирения в каждом конкретном случае.

Главным и единственным авторитетом во Вселенной является Бог. Поэтому смирение, прежде всего, означает смирение перед Богом.

**1 Петра 5:6**  6 Итак смиритесь под крепкую руку Божью, да вознесет вас в свое время.

* 1. **Перед тем, кому Бог делегирует власть**

Когда человек смиряется перед Богом, он практически будет учиться смирению перед людьми. Смирение перед людьми означает принятие сердцем того положения, в котором Бог допустил нам быть в данное время, а также готовность подчиняться людям, занимающим положение власти, установленной Богом.

**1 Петра 2:13**  Итак будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа:

Для того, чтобы человечество могло реально существовать, Бог установил определённые институты власти. Христианин, признающий абсолютную власть Божью в жизни, обязательно должен подчиняться институтам власти, установленным Богом.

* + - **Авторитеты в государстве**

**1 Петра 2:13-17**  13 Итак будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа: царю ли, как верховной власти, 14 правителям ли, как от него посылаемым для наказания преступников и для поощрения делающих добро,-- 15 ибо такова есть воля Божия, чтобы мы, делая добро, заграждали уста невежеству безумных людей,-- 16 как свободные, не как употребляющие свободу для прикрытия зла, но как рабы Божии. 17 Всех почитайте, братство любите, Бога бойтесь, царя чтите.

Подчинение государственной власти является не только признанием её авторитетности, данной Богом, но и платформой, с которой христианин может эффективно распространять влияние Евангелия.

**Рим 13:1-7**  Всякая душа да будет покорна высшим властям, ибо нет власти не от Бога; существующие же власти от Бога установлены. 2 Посему противящийся власти противится Божию установлению. А противящиеся сами навлекут на себя осуждение. 3 Ибо начальствующие страшны не для добрых дел, но для злых. Хочешь ли не бояться власти? Делай добро, и получишь похвалу от нее, 4 ибо [начальник] есть Божий слуга, тебе на добро. Если же делаешь зло, бойся, ибо он не напрасно носит меч: он Божий слуга, отмститель в наказание делающему злое. 5 И потому надобно повиноваться не только из [страха] наказания, но и по совести. 6 Для сего вы и подати платите, ибо они Божии служители, сим самым постоянно занятые. 7 Итак отдавайте всякому должное: кому подать, подать; кому оброк, оброк; кому страх, страх; кому честь, честь.

* + - **Авторитеты на работе**

Кроме государственной власти, существует структура власти работодателя. Смирение христианина выражается в том, что он понимает и принимает факт, что его наняли, чтобы работать на интересы работодателя.

**1 Петра 2:18**  18 Слуги, со всяким страхом повинуйтесь господам, не только добрым и кротким, но и суровым.

Сегодня у большинства христиан есть выбор. Они могут менять место работы, в случае если их не устраивают какие-то условия их работы. Тем не менее, пока вы работаете на каком-либо определённом месте, вы должны в искренности и смирении признавать интересы предприятия и подчиняться установленным на нём порядкам и структуре руководства.

* + - **Авторитеты в семье**

Одна из наиболее важных сфер, в которых выражается смирение человека это семья.

Библия говорит об определённой структуре иерархии авторитетов установленных Богом в семье.

* + - * **Подчинённость мужа Христу**

Муж и отец в семье является первым, кто несет на себе ответственность смирения и подчинения Христу. От того, насколько муж и отец смиряется перед Богом, зависит то, насколько он сможет стать главой для своей жены и детей.

**1 Кор 11:3**  3 Хочу также, чтобы вы знали, что всякому мужу глава Христос, жене глава-- муж, а Христу глава-- Бог.

Если в семье жена не повинуется мужу и дети не слушаются отца, это, вероятнее всего признак того, что он сам не принял практически главенства Иисуса Христа и не подчинился ему. Смирение мужа и отца перед Богом должно являть практический пример для жены и детей, создавая атмосферу согласия, а не противостояния.

* + - * **Подчинённость жены мужу**

Смирение жены, прежде всего, выражается в добровольном повиновении мужу.

**1 Петра 3:1-6**  Также и вы, жены, повинуйтесь своим мужьям, чтобы те из них, которые не покоряются слову, житием жен своих без слова приобретаемы были,2 когда увидят ваше чистое, богобоязненное житие. 3 Да будет украшением вашим не внешнее плетение волос, не золотые уборы или нарядность в одежде, 4 но сокровенный сердца человек в нетленной [красоте] кроткого и молчаливого духа, что драгоценно пред Богом. 5 Так некогда и святые жены, уповавшие на Бога, украшали себя, повинуясь своим мужьям. 6 Так Сарра повиновалась Аврааму, называя его господином. Вы-- дети ее, если делаете добро и не смущаетесь ни от какого страха.

Подчинение жены мужу, нисколько не унижает её. Это реальное признание своей роли в установленной Богом структуре авторитетов. Это смирение выражается в готовности не противопоставлять себя мужу, а вместо того оказывать на него благочестивое влияние, создавая атмосферу богобоязненности, чистоты, кротости и добра, что является истинной красотой.

* + - * **Подчиненность детей родителям**

Библия говорит о двух положениях, в которых находятся дети по отношению к родителям:

* + - * + Послушание

Смирение детей, зависимых от своих родителей выражается в их послушании.

**Кол 3:20**  20 Дети, будьте послушны родителям вашим во всем, ибо это благоугодно Господу.

Послушание родителям касается всех сфер жизни детей. Непослушание детей родителям Библейски допустимо только тогда, когда родители заставляют детей делать, что-либо явно греховное. Послание к Колосянам говорит о послушании «во всём». В другом послании, апостол объясняет, что в этом повелении есть исключение, говоря о повиновении «в Господе».

**Еф 6:1**  Дети, повинуйтесь своим родителям в Господе, ибо сего [требует] справедливость.

* + - * + Почтение

Когда дети становятся взрослыми и самостоятельными, т.е. у них есть своя семья или же они живут самостоятельно, обеспечивая себя и отвечая за свои поступки, к ним не относится заповедь послушания родителям и их смирение перед ними выражается в почтении.

**Исх 20:12**  12 Почитай отца твоего и мать твою, чтобы продлились дни твои на земле, которую Господь, Бог твой, дает тебе.

Даже в случаях, когда родители требуют от детей делать грех, дети должны относиться к ним с почтением. Возражая им в уважительном тоне, ни в коем случае не унижая их и т.д.

Почтение к родителям должно быть характеристикой детей на протяжении всей их жизни.

* 1. **Перед всеми людьми**

Кроме повиновения установленным Богом авторитетам, смирение также выражается в нашей готовности уступать, не возвышать себя и искать интересов тех, кто находится рядом с нами.

Это может быть как в церкви, так и в обществе незнающих Бога.

**Еф 4:1-2**  Итак я, узник в Господе, умоляю вас поступать достойно звания, в которое вы призваны, 2 со всяким смиренномудрием и кротостью и долготерпением, снисходя друг ко другу любовью,

Конкретные сферы, в которых особенно необходима практика смирения в церкви:

* + - * Возвышение себя над другими (1 Кор. 1:10-13)
			* Подчёркивание своей значимости (1 Кор. 11:20-21)
			* Противопоставление себя и своего мнения ( 1 Кор. 15:12)

Писание представляет хороший пример борьбы с гордыней в первом послании к Коринфянам. Он предлагает им применять следующие меры:

* Осознание жертвы Иисуса Христа 1 Кор. 1
* Понимание взаимозависимости в теле Христа 1 Кор. 12
* Возрастание в любви Христовой 1 Кор. 13

Говоря о смирении перед людьми, нужно понимать, что при этом Бог и Его истина, всегда должны иметь безусловный приоритет. Нужно учиться быть верным Богу в смирении.

1. **Что не является смирением**

Фарисейство – показное смирение

**Мф 6:5-6**  5 И, когда молишься, не будь, как лицемеры, которые любят в синагогах и на углах улиц, останавливаясь, молиться, чтобы показаться перед людьми. Истинно говорю вам, что они уже получают награду свою. 6 Ты же, когда молишься, войди в комнату твою и, затворив дверь твою, помолись Отцу твоему, Который втайне; и Отец твой, видящий тайное, воздаст тебе явно.

Самовольное смиренномудрие – средство возвышения себя

**Кол 2:18-19**  18 Никто да не обольщает вас самовольным смиренномудрием и служением Ангелов, вторгаясь в то, чего не видел, безрассудно надмеваясь плотским своим умом 19 и не держась главы, от которой все тело, составами и связями будучи соединяемо и скрепляемо, растет возрастом Божиим.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №7**

**СЛОВО БОЖИЕ**

“КАКОЕ ЗНАЧЕНИЕ В МОЕЙ ЖИЗНИ ИМЕЕТ СЛОВО БОЖИЕ?”

Библейское христианство отличается от существующих на земле религий, тем, что оно провозглашает Библию как абсолютный и единственный авторитет для своей веры и практической жизни. Многие церкви и деноминации также признают Библию, но они допускают существование других источников авторитета влияющих на жизнь людей.

Духовное рождение также как и возрастание возможно только от действия Слова Божьего. Именно оно представляет христианам Иисуса Христа для того, чтобы мы могли преображаться в Его образ.

 Цель этого урока познакомить вас с основами Библии, и с ее влиянием на вашу повседневную жизнь. Это должно привести к пониманию того, какую роль Библия должна играть в жизни христианина, а также как верующему человеку подходить к Писанию, чтобы правильно понимать его.

**I. Слово Божье безошибочно, и поэтому оно абсолютно надёжно.**

 А. Боговдохновенность Библии.

Библия – это уникальная книга, равной которой не существует на земле. Её уникальность заключается в том, что она создана Богом и выражена через людей. Библия состоит из 66 книг. Из них 39 книг составляют Ветхий Завет и 27 книг составляют Новый Завет. Для её написания Бог использовал более 40 авторов живших в различное время от 1500 лет до рождения Христа (Пятикнижие) и до 90-ых годов 1-го столетия после рождения Христа (Откровение Иоанна).

Библия написана так, что в ней сохранены стиль и характер написания каждого отдельного автора. Так, книги Ветхого Завета написаны на древне Еврейском языке. Книги Нового Завета написаны на древне Греческом языке. Удивительно, что при этом Бог сохранил абсолютную истинность значения каждого слова и фразы Священного Писания. Это стало возможным посредством «Боговдохновенности» Писания.

«Боговдохновенность» означает – «выдохнутое Богом»

2 Петра 1:21 «Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божьи люди, будучи движимы Духом Святым».

2 Тим 3:16 «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, 17 да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен».

Благодаря Боговдохновенности Библии, мы можем быть уверенными в том, что Библия абсолютно верна и в ней нет ошибок

Мф 5:18 «Ибо истинно говорю вам: доколе не прейдет небо и земля, ни одна иота или ни одна черта не прейдет из закона, пока не исполнится все».

Пс 118:138 «Откровения Твои, которые Ты заповедал,-- правда и совершенная истина».

Пр. 30: 5 «Всякое слово Бога чисто; Он-- щит уповающим на Него. 6 Не прибавляй к словам Его, чтобы Он не обличил тебя, и ты не оказался лжецом».

 Б. Авторитетность Слова Божьего превыше всего

Некоторые люди претендуют на то, что они обладают специальным откровением от Бога. Необходимо знать, что после того, как последняя книга Священного Писания была окончена Иоанном, учеником Иисуса Христа (около 95 года по р.х.), прямое абсолютное откровение Божьего слова к людям было прекращено.

1 Кор. 13:8 «Любовь никогда не перестает, хотя и пророчества прекратятся, и языки умолкнут, и знание упразднится».

Чаще всего, те сверхъестественные откровения, которые якобы получают сегодня люди, являются просто мыслями, возникшими в сознании каких-то людей, которым они в своей гордыне или в своём заблуждении приписывают сверхъестественную природу. Какими бы ни были эти мысли и идеи, они не могут нести Божественной авторитетности в самих себе.

* Слово Божье было наибольшим авторитетом для Иисуса Христа

Мф. 4:3 «И приступил к Нему искуситель и сказал: если Ты Сын Божий, скажи, чтобы камни сии сделались хлебами. 4 Он же сказал ему в ответ: **написано:** не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих. 5 Потом берет Его диавол в святой город и поставляет Его на крыле храма, 6 и говорит Ему: если Ты Сын Божий, бросься вниз, ибо написано: Ангелам Своим заповедает о Тебе, и на руках понесут Тебя, да не преткнешься о камень ногою Твоею. 7 Иисус сказал ему: **написано** также: не искушай Господа Бога твоего. 8 Опять берет Его диавол на весьма высокую гору и показывает Ему все царства мира и славу их, 9 и говорит Ему: всё это дам Тебе, если, пав, поклонишься мне. 10 Тогда Иисус говорит ему: отойди от Меня, сатана, ибо **написано**: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи. 11 Тогда оставляет Его диавол, и се, Ангелы приступили и служили Ему».

* Слово Божье было наибольшим авторитетом для Апостолов

2 Петра 1:16 «Ибо мы возвестили вам силу и пришествие Господа нашего Иисуса Христа, не хитросплетенным басням последуя, но быв очевидцами Его величия. 17 Ибо Он принял от Бога Отца честь и славу, когда от велелепной славы принесся к Нему такой глас: Сей есть Сын Мой возлюбленный, в Котором Мое благоволение. 18 И этот глас, принесшийся с небес, мы слышали, будучи с Ним на святой горе. 19 И притом мы имеем вернейшее пророческое слово; и вы хорошо делаете, что обращаетесь к нему, как к светильнику, сияющему в темном месте, доколе не начнет рассветать день и не взойдет утренняя звезда в сердцах ваших»,

**II. Слово Божье является единственным средством для спасения людей.**

 А. 1Петра 1:23говорит, что мы рождены свыше **“через слово Божье”**. Оно является главной действующей силой при новом рождении. При помощи Слова, Дух Святой, являющийся его автором возрождает человека свыше.

 Б. Ефесянам 2:8-9 говорит: *“Ибо благодатию вы спасены чрез веру,...”* Римлянам 10:17 *“Итак вера от слышания, а слышание* ***от слова Божия****”*.

 В. Говоря к братьям, Иакова 1:21говорит о возрождающем действии Слова Божьего *“...могущее спасти ваши души”*.

 Г. Краткое изложение Евангелия апостолом Павлом, состоит из трёх частей. Павел приводит Писание как наиболее верный тест для проверки истинности каждого принципа:

 1Коринфянам 15:1-4

1. Иисус Христос умер за наши грехи, по Писанию.

 2. Иисус Христос был погребен по Писанию.

 3. Иисус Христос восстал из мёртвых по Писанию.

 Д. Для того, чтобы человек получил спасение, он должен узнать правильную информацию о Боге, о самом себе, о грехе и его последствиях, а также о Божьем плане спасения. Без понимания и принятия этих истины, которые ведут к изменению жизни обращение человека к Богу невозможно. Библия – единственный источник представляющий авторитетно и непогрешимо, истины необходимые для возрождения и духовного развития человека.

1. **Слово Божье необходимо для возрастания в христианской зрелости и абсолютно достаточно для христианской жизни**
	* Духовные рост возможен только от Слова Божьего

1 Петра 2:1 «Итак, отложив всякую злобу и всякое коварство, и лицемерие, и зависть, и всякое злословие, 2 как новорожденные младенцы, возлюбите чистое словесное молоко, дабы от него возрасти вам во спасение»;

* Слово Божье делает человека совершенным

2 Тим 3:16 «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, 17 да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен».

* Слово Божье содержит в себе всё необходимое для человека

Пс 19:7 «Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. 8 Повеления Господа праведны, веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи. 9 Страх Господень чист, пребывает вовек. Суды Господни истина, все праведны; 10 они вожделеннее золота и даже множества золота чистого, слаще меда и капель сота; 11 и раб Твой охраняется ими, в соблюдении их великая награда».

1. **Необходимость изучения Библии.**

 Для того, чтобы мы могли иметь действительную пользу и практическую помощь от Библии христианину необходимо читать, изучать и применять её на практике.

Иисус Навин 1:8 «Будь тверд и мужествен; ибо ты народу сему передашь во владение землю, которую Я клялся отцам их дать им; 7 только будь тверд и очень мужествен, и тщательно храни и исполняй весь закон, который завещал тебе Моисей, раб Мой; не уклоняйся от него ни направо ни налево, дабы поступать благоразумно во всех предприятиях твоих. 8 Да не отходит сия книга закона от уст твоих; но поучайся в ней день и ночь, дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно».

Ездра 7:9-10 «и в первый день пятого месяца он пришел в Иерусалим, так как благодеющая рука Бога его была над ним, потому что Ездра расположил сердце свое к тому, чтобы изучать закон Господень и исполнять [его], и учить в Израиле закону и правде».

Практическое познание Библии начинается со смирённого преклонения пред Богом, доверия Ему в готовности познавать Его истину и исполнять её. Этот процесс имеет три основных части, каждая из которых сопровождается молитвенным обращением к Богу.

* **Чтение Библии**

«Да не отходит сия книга закона от уст твоих»;

Бог выразил свою истину для людей посредством понимаемого ими языка (Еврейский – Ветхий Завет, Греческий – Новый Завет). Для того, чтобы Божья истина стала понятна человеку ему необходимо её читать. Чтение Библии – это самый реальный путь нашего общения с Богом. Бог говорит через Библию. Христианин – это тот человек, который слушает, что говорит Господь для того, чтобы лучше знать Его и повиноваться Ему.

Библию нужно читать внимательно. Хотя Библия написана рационально и понятно, в ней содержится огромное богатство Божьей истины. Для того чтобы её понимать нужно внимательно относиться к каждой её детали.

Библию нужно читать постоянно. Прежде всего, для верного понимания Библии необходимо хорошее знание её общего содержания. Чем лучше вы знаете Библию, тем легче вам будет понять смысл её отдельных текстов.

Постоянное чтение Библии необходимо ещё и потому, что мы постоянно нуждаемся в духовной пище. Для того, чтобы принимать правильные решения нам необходимо иметь постоянный доступ к Божьей истине.

Разные методы чтения Библии

* + Вся Библия за год
	+ Книга Библии за один раз
	+ Чтение для исследования и изучения
* **Изучение Библии**

«... но поучайся в ней день и ночь...»,

**Простые правила изучения Библейского текста**

**Читая Библию отвечайте на следующие вопросы:**

* Кому принадлежат данные слова?
* К кому обращены данные слова?
* Сформулируйте своими словами общий смысл того, что здесь сказано
* Что данный текст говорит о Боге, Его действиях и Его качествах
* Какие заповеди или повеления есть в этом тексте?
* Как представленный в тексте принцип касается вас сегодня?
* Что вы сделаете, чтобы открытые истины практически применить в вашей жизни?

**Пример:**

Псалом 1

«Псалом Давида. 1 Блажен **муж**, который не ходит на совет нечестивых и не стоит на пути грешных и не сидит в собрании развратителей, 2 но в законе Господа воля его, и о законе Его размышляет он день и ночь! 3 И будет он как дерево, посаженное при потоках вод, которое приносит плод свой во время свое, и лист которого не вянет; и во всем, что он ни делает, успеет. 4 Не так-- нечестивые; но они-- как прах, возметаемый ветром. 5 Потому не устоят нечестивые на суде, и грешники-- в собрании праведных. 6 Ибо знает Господь путь праведных, а путь нечестивых погибнет».

* Кому принадлежат данные слова?

Давиду – «Псалом Давида»

* К кому обращены данные слова?

Ко всем – общее пророческое слово, говорящее о вечных ценностях

* Сформулируйте своими словами общий смысл того, что здесь сказано

Человек, который избегает греха и пребывает в слове будет иметь насыщенную и плодотворную жизнь приносящую благословение во всякое время. Те же, кто пребывает в грехе и нечестии – нестабильны в жизни и будут осуждены в вечности.

* Что данный текст говорит о Боге, Его действиях и Его качествах

Бог благословляет праведника

Бог судит нечестивого

* Какие заповеди или повеления есть в этом тексте?

Нет прямых повелений.

Уроки (принципы) вытекающие из текста –

1. Для того, чтобы иметь благословение нужно избегать греха и его влияния
2. Для того, чтобы иметь силу и плодотворность нужно размышлять о Слове Божьем и исполнять его постоянно
* Как представленный в тексте принцип касается вас сегодня?
1. Определите сферы вашей жизни, через которые грех и нечестие проникают в вашу жизнь или оказывают на вас влияние.
2. Проанализируйте ваше личное отношение к Священному Писанию. Сколько практически вы уделяете времени для пребывания в нём?
* Что вы сделаете, чтобы открытые истины практически применить в вашей жизни?
1. Наметьте практические шаги для того, чтобы избежать всякого влияния греха и нечестия в вашей жизни
2. Составьте конкретный план, когда и сколько вы будете читать и изучать Библию

**Пример:**

Луки 5:4-9

«4 Когда же перестал учить, сказал Симону: отплыви на глубину и закиньте сети свои для лова. 5 Симон сказал Ему в ответ: Наставник! мы трудились всю ночь и ничего не поймали, но по слову Твоему закину сеть. 6 Сделав это, они поймали великое множество рыбы, и даже сеть у них прорывалась. 7 И дали знак товарищам, находившимся на другой лодке, чтобы пришли помочь им; и пришли, и наполнили обе лодки, так что они начинали тонуть. 8 Увидев это, Симон Петр припал к коленям Иисуса и сказал: выйди от меня, Господи! потому что я человек грешный. 9 Ибо ужас объял его и всех, бывших с ним, от этого лова рыб, ими пойманных»;

* Кому принадлежат данные слова?

Евангелист Лука описывает факт происшедший со Христом и Его учениками

* К кому обращены данные слова?

Феофил, друг Луки

Луки 1:1 «Как уже многие начали составлять повествования о совершенно известных между нами событиях, 2 как передали нам то бывшие с самого начала очевидцами и служителями Слова, 3 то рассудилось и мне, по тщательном исследовании всего сначала, по порядку описать тебе, достопочтенный Феофил, 4 чтобы ты узнал твердое основание того учения, в котором был наставлен».

* Сформулируйте своими словами общий смысл того, что здесь сказано

Иисус Христос совершает чудо, невероятное для Петра и его друзей. Это чудо приводит их к яркому осознанию того, кто перед ними стоит. Проявленная Божественная сила Христа приводит их в страх и трепет.

* Что данный текст говорит о Боге, Его действиях и Его качествах
1. Христос заботится о физической жизни своих учеников
2. Христос управляет рыбой, повелевая ей появиться там где она не бывает обычно
3. Когда люди познают Бога ближе, они приходят в трепет осознавая Его святость и свою греховность
4. Бог преподаёт людям уроки, используя обстоятельства жизни
* Какие заповеди или повеления есть в этом тексте?

Прямых повелений нет.

Уроки (принципы) которые исходят из данного текста:

1. Повиновение Богу даже тогда, когда это кажется бесполезным
2. Необходимость более ясного осознания кем является Бог
3. Необходимость понимания своей греховности
* Как представленный в тексте принцип касается вас сегодня?
1. Посмотрите, в каких сферах вам кажется, что невозможно и бессмысленно исполнять Божьи повеления
2. Присутствует ли в вашей жизни глубокое понимание Божьего величия приводящего вас в трепет перед Ним
3. Насколько вы осознаёте свою греховность
* Что вы сделаете, чтобы открытые истины практически применить в вашей жизни?
1. Составьте практический план как вы будете подчиняться Богу в том, в чём вы не можете подчинятся сейчас
2. Определите где и при каких обстоятельствах вы будете иметь встречи с Богом, чтобы вам больше познавать Его величие и видеть свою греховность и нужду в Нём
* **Применение Библии**

Даже самое точное истолкование Библии не приведёт нас к успеху если открытая истина не будет практически применяться в жизни.

«... дабы в точности исполнять все, что в ней написано: тогда ты будешь успешен в путях твоих и будешь поступать благоразумно».

Задача изучающих Библию заключается в том, чтобы понять принцип открытый в Библейском тексте и определить форму его практического применения в нашей жизни сегодня.

2 Тим 3:16 «Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности»,

Когда вы исследуете Библию задавайте себе вопросы:

* Чему учит вас данный текст ?
* В чём он вас обличает ?
* Как он предлагает исправить ваши проблемы ?
* Каково общее наставление этого текста необходимое для вашего духовного роста?

V. Слово Божие оказало значительное влияние на историю человечества.

В 1874 году, когда Библия была под жесточайшим огнём критики, Джон Халей написал книгу в защиту Священного Писания. В предисловии этой книги он написал следующее: «Помните, что Библия не зависит от успеха или неудачи моей книги. Чтобы не случилось, какой бы вердикт не был бы вынесен интеллигентной публикой, Библия выстоит. Через много лет, когда имена сегодняшних критиков Библии будут забыты, Божие Слово будет как и прежде путеводителем для миллионов.»

 А. Практическое богатство Библии

Библия содержит Божьи мысли, о положении человека, о пути спасения, об осуждении грешников и о счастье верующих. Её доктрины святы, её наставления обязывают нас к действию, её истории правдивы и её решения непреложны.

Читай Библию, чтобы быть мудрым. Верь Библии, чтобы спастись, и исполняй написанное в Библии, чтобы быть святым. Она содержит свет для стези твоей, пищу для подкрепления твоего, и утешение для ободрения твоего. Библия – это карта для путешественника, посох для пилигрима, компас для пилота, меч для солдата и устав для христианина.

В ней возвращён рай, открыты небеса, и затворены врата ада. Христос её главная тема, наше счастье - её сюжет, и величие Бога - её цель. Она должна заполнить память, управлять сердцем, и руководить стопами нашими.

Читай её не спеша, часто и молитвенно. Это рудник богатства, величие славы, и река удовольствия. Она дана тебе в жизни, будет открыта на судилище, и будет в памяти вечно. Она требует высочайшей ответственности, поощряет великие деяния, и осуждает всех, кто смеётся над её святым содержанием”.

 Б. Многие великие люди истории признавали чрезвычайно важное влияние Библии на их жизнь

«Гибель народу без слова Божьего» Ф.М. Достоевский

“ Без Библии, невозможно правильно управлять страной ”. - Джордж Вашингтон

“Я верю, что Библия это самый лучший подарок Бога человечеству”. - Авраам Линкольн

**VIII. Основные вопросы**

 А. С какого места Библии я должен начать читать?

2 Тим 3:16 говорит, что Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, Как новообращенный христианин, обращайте особое внимание на места, которые относятся к вашим взаимоотношениям с Небесным Отцом.

1. Пятикнижие говорит нам о Боге, Его величии и святости, а также о сотворении и грехопадении человека
2. Евангелие от Иоанна написано, чтобы вы могли верить в Господа Иисуса Христа. Иоанна 20:31

 3. 1-е послание Иоанна написано, чтобы вы имели полную уверенность в спасении. I Иоанна 5:13

 4. Псалом 118 написан для того, чтобы укрепить вашу любовь к слову Божьему.

 Б. Что если я найду что-то не понятным для меня?

 1. Вы найдёте много вещей, которые вы не поймете. Не отчаивайтесь. Чем больше вы будете изучать Библию, тем больше её отдельные тексты будут вам открываться.

 Вт. 29:29; Иоанна 16:12

 2. Очень важно жить тем, что вы понимаете. Бог не даст вам больше, чем вы можете понять и исполнить. Когда вы сделаете практикой вашей жизни то, что вы изучили, Бог доверит вам большее.

**Вопросы**

1. Какие три места Писания показывают, что Библия есть абсолютно авторитетное и законченное Слово Божье?

 А.

 Б.

 В.

2. Слово Божье действенно для нашего спасения. Кратко объясните, как последующие стихи относятся к этому.

 А. 1Петра 1:23

 Б. Римлянам 10:17

 В. Иакова 1:21

3. В 1Коринфянам 15:1-4 Павел перечисляет три основных элемента Евангелия. Как мы можем узнать, что они истинны?

4. В уроке № 4 мы изучали что, \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ наставляет нас на всякую истину. Библия также изучается с \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ полагаясь на Дух Божий, чтобы он наставлял вас.

5. Какие Библейские тексты говорят о том, что Слово Божье необходимо для нашего духовного роста?

6. Назовите три главных принципа познания Священного Писания

 А.

 Б.

 В.

7. Из 2Тимофея 3:16-17, мы можем понять, что всё Писание полезно для:

 А.

 Б.

 В.

 Г.

**КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* 1ПЕТРА 1:23-25 \***

**\* ПСАЛОМ 118:9 \***

**\* 2ТИМОФЕЮ 3:16-17 \***

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**МОЛИТВА.**

УРОК №8

**“НАСКОЛЬКО ВАЖНА МОЛИТВА**

**В МОЕЙ ЖИЗНИ?”**

Духовная сила христианина прямо пропорциональна его молитвенной жизни. Когда вы читаете Библию, Бог говорит к вам. Когда вы молитесь, вы разговариваете с Богом. Ваши личные взаимоотношения с Господом Иисусом Христом не могут расти и эффектно развиваться без правильного общения с Ним. Молитва - прямая линия общения с Богом.

 Цель этого урока познакомить вас с основными элементами правильной молитвенной жизни, чтобы ваше общение с Богом могло быть открытым и максимально эффективным.

1. **Молитва имеет определённые цели.**

А. Молитва даёт нам способность для общения с Богом.

 Евр.4:16

Б. Молитва дает мир сердцу и разуму.

 Фил.4:6-7

В. Молитва приближает нас к Богу и помогает понять Его заботу и участие в каждой нашей нужде*.*

 1. Бог знает все наши нужды прежде вашего прошения.

 Мф.6:8

1. Бог позволяет нужде войти в нашу жизнь, чтобы привлечь нас к Себе.

Пс.49:15

**II. Молитва должна иметь особое место в нашей жизни.**

А. Живя на земле, христианин полностью зависит от Бога. Поэтому нам всем необходимо постоянно искать Божьего лица в молитве. Она должна стать неотъемлемой частью нашей жизни.

* Ветхозаветние верующие постоянно молились
* Иисус Христос постоянно молился
* Апостолы молились и учили других молиться

Б. Очень важно благодарить Бога за **всё,** даже за особо трудные моменты нашей жизни.

 I Фес.5:18; Евр.5:3-5; I Пет.3:12-15

В. Очень важно непрестанно молиться. Молитесь всегда, в час когда беда стучится в дверь нашей жизни, прибегать к Богу в молитве.

 Фес.5:17

**III. Молитва следует определённым принципам.**

А. Библия предлагает нам следующие направления для молитвенной жизни.

1. Непрестанно молитесь -- постоянное общение с Богом должно стать стилем нашей жизни.

 I Фес.5:17; Лук.18:1

1. Не превращайте молитву в языческую мантру (бессмысленное повторение одних и те же слов снова и снова).

Мф.6:7

1. Говорите с Богом как с другом, потому что Он -- ваш истинный друг!

 Ин.15:13-14; Исх.33:11; Пр.18:24

1. Осознавайте, что вы имеете ПРЯМОЙ личный доступ к Богу. Вам не нужно говорить с Ним через посредников.

 I Тим.2:5; Еф.2:18

 Б. Постоянно фокусируйте своё внимание на сохранении правильных взаимоотношений с Господом Иисусом Христом. Помните, что есть вещи, мешающие вашей здоровой молитвенной жизни.

1. Не исповеданный грех.

Ис.59:1-2; Пс.65:18

1. Дух непрощения.

Мф.6:14-15

1. Горечь по отношению к вашим близким, а также к другим людям.

 I Пет.3:7

1. Нежелание смириться перед Богом и просить Его помощи

Иак.4:2

1. Просьба ради собственной выгоды или других неверных мотивов.

Иак.4:3; Пр.21:13

1. Равнодушие к Слову Божию.

Пр.28:9

В. Римлянам 8:26-27 очень ясно объясняет, что мы не всегда знаем, как молиться и что говорить в молитве. Поэтому Дух Святой ходатайствует за нас в молитве.

1. **Библия дает нам определённую модель молитвы.**

 **НАУЧИ НАС МОЛИТЬСЯ**

Из чего состоит наш духовный опыт?

Для многих это:

* **Форма** – духовная жизнь сводиться к исполнению определённого привычного обряда.
* **Активности** – духовная жизнь сводиться к проведению и участию в мероприятиях.
* **Культура** – духовная жизнь сводиться к утверждению определённых социально-культурных элементов
* **Мистика** – искусственное погружение в псевдореалистический мир чувств и воображения

Библейское понимание духовного опыта:

* **Личное знание Бога** – Общение с Ним

Иер 31:33 «Но вот завет, который Я заключу с домом Израилевым после тех дней, говорит Господь: вложу закон Мой во внутренность их и на сердцах их напишу его, и буду им Богом, а они будут Моим народом. 34 И уже не будут учить друг друга, брат брата, и говорить: „познайте Господа ", ибо все сами будут знать Меня, от малого до большого, говорит Господь, потому что Я прощу беззакония их и грехов их уже не воспомяну более».

Что значит знать Бога?

Духовная жизнь христианина имеет два основных средства общения с Богом. К сожалению современные христиане в большинстве своём очень слабо владеют обоими этими каналами. Они не могут пользоваться Священным Писанием как должно и они чаще всего плохо знают, что такое общение с Богом в молитве.

Ученики видели молитвенную жизнь Иисуса Христа и просили Его: «Научи нас молиться»

Лук 11:1 «Случилось, что когда Он в одном месте молился, и перестал, один из учеников Его сказал Ему: Господи! научи нас молиться, как и Иоанн научил учеников своих».

Молитвенная жизнь была важной частью жизни первых христиан:

Деян 2:42 «И они постоянно пребывали в учении Апостолов, в общении и преломлении хлеба и в молитвах.

Молитва – это реальное общение с Богом. Это осознание нашей потребности в Боге.

«Молитва – это истинное желание направленное в сторону Бога» Phillips Brooks

**Что сделать, чтобы наша духовная жизнь действительно была реальной. Как научиться секретам молитвенной жизни:**

**Пять правил молитвы**

1. **Поклоняйтесь Богу (Прославление)**
	1. **Что такое поклонение Богу (Прославление Бога)**

Мф. 6:9 «Молитесь же так: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое»;

Мф. 4:10 «Тогда Иисус говорит ему: отойди от Меня, сатана, ибо написано: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи».

Иоан 4:23 «Но настанет время и настало уже, когда истинные поклонники будут поклоняться Отцу в духе и истине, ибо таких поклонников Отец ищет Себе. 24 Бог есть дух, и поклоняющиеся Ему должны поклоняться в духе и истине».

Что значит поклоняться Богу?

Прославление Бога – это воспоминание и провозглашение в молитвенном состоянии различных сфер Божьего величия, силы, мудрости. Это смирённое восхищение чудными делами Божьими. Прославление Бога – это умение видеть руку Божью и выражать свою признательность Божьего бесконечного превосходства.

* Поклонение Богу это состояние смирённого восхищения Его величием охватывающее всё естество и оказывающее влияние на всю жизнь.

Поклонение Исайи

Исайя 6:1 «В год смерти царя Озии видел я Господа, сидящего на престоле высоком и превознесенном, и края риз Его наполняли весь храм. 2 Вокруг Него стояли Серафимы; у каждого из них по шести крыл: двумя закрывал каждый лице свое, и двумя закрывал ноги свои, и двумя летал. 3 И взывали они друг ко другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф! вся земля полна славы Его! 4 И поколебались верхи врат от гласа восклицающих, и дом наполнился курениями. 5 И сказал я: горе мне! погиб я! ибо я человек с нечистыми устами, и живу среди народа также с нечистыми устами,-- и глаза мои видели Царя, Господа Саваофа».

Поклонение Богу – это молитвенное состояние души, осознающее реальность Божьего присутствия и оказывающее влияние на все сферы жизни человека.

He who knows God reverences him.

 Lucius Annaeus Seneca (C. 4 B.C.-A.D. 65)

* 1. **Как научиться поклоняться Богу**

Как научиться поклоняться Богу – направлением своего сознания к Богу

*Как мы можем научиться поклонению? Концентрируя своё мышление на Боге. Поклонение это реакция ума обновлённого Божьей истиной. Нам нужно сфокусировать весь наш разум на Нём.* [[2]](#footnote-3)

Поклонение – Это состояние смирённого восхищения Божьим величием, которое приходит тогда, когда мы размышляем о Боге, о качествах Его личности и о Его делах.

Для того, чтобы быть способным поклоняться Богу необходимо увидеть Его. Видеть Бога можно только через Писание (Божье откровение себя нам).

* Познавайте Бога через Писание

Научитесь видеть:

- Могущество Бога из книги Иова

- Его славу и величие из книги Псалтирь

- Его премудрость из книги Притчи

- Его любовь из Евангелия от Иоанна

- Его верность из Откровения

- Его творчество и владычество из книги Бытие

Пс 19:7 «Закон Господа совершен, укрепляет душу; откровение Господа верно, умудряет простых. 8 Повеления Господа праведны, веселят сердце; заповедь Господа светла, просвещает очи. 9 Страх Господень чист, пребывает вовек. Суды Господни истина, все праведны; 10 они вожделеннее золота и даже множества золота чистого, слаще меда и капель сота»;

Помышления человека в большой степени определяют его духовный мир:

 Быт 6:5 «И увидел Господь, что велико развращение человеков на земле, и что все мысли и помышления сердца их были зло во всякое время»;

* В смирении размышляйте об открытых вами качествах Бога

Пс. 144:1 «Хвала Давида. Буду превозносить Тебя, Боже мой, Царь [мой], и благословлять имя Твое во веки и веки. 2 Всякий день буду благословлять Тебя и восхвалять имя Твое во веки и веки. 3 Велик Господь и достохвален, и величие Его неисследимо. 4 Род роду будет восхвалять дела Твои и возвещать о могуществе Твоем. 5 А я буду размышлять о высокой славе величия Твоего и о дивных делах Твоих. 6 Будут говорить о могуществе страшных дел Твоих, и я буду возвещать о величии Твоем. 7 Будут провозглашать память великой благости Твоей и воспевать правду Твою».

* Говорите (провозглашайте) своё восхищение Богом

Пс 138:1 «Давида. Славлю Тебя всем сердцем моим, пред богами пою Тебе. 2 Поклоняюсь пред святым храмом Твоим и славлю имя Твое за милость Твою и за истину Твою, ибо Ты возвеличил слово Твое превыше всякого имени Твоего. 3 В день, когда я воззвал, Ты услышал меня, вселил в душу мою бодрость. 4 Прославят Тебя, Господи, все цари земные, когда услышат слова уст Твоих 5 и воспоют пути Господни, ибо велика слава Господня. 6 Высок Господь: и смиренного видит, и гордого узнает издали».

Наибольшая проблема в поклонении – концентрация на себе или на своих делах.

Думайте о Боге, говорите о Нём, пойте Ему, восхищайтесь Им !!!

* Познавайте Бога через Писание (что говорит Писание о Боге)
* В смирении размышляйте об открытых вами качествах Бога
* Провозглашайте своё восхищение Богом и Его качествами

Познание Бога и поклонение Ему цель существования человечества:

Иов 42:5 «Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя»;

1. **Благодарите Бога**

Благодарение Бога – это признание нашего согласия с Его волей и нашей удовлетворённости в Нём. Благодарение Бога в молитве – это осмысление всех благ, которые мы имеем от Бога и выражение нашей признательности за эти блага. В молитве благодарности мы признаём Божье право определять нашу жизнь и распоряжаться ею.

Поклонение – размышление о характере Бога

Благодарение – выражение нашей признательности за Его дела

Молитва благодарности – это сознательное признание Бога своим Отцом, Пастырем, нашей Скалой, Силой и нашим Господином.

Мф.6:10 «да придет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе»;

Человек, смиряющийся перед Богом, знает, что Его воля является наилучшим вариантом развития событий.

1 Фес 5:18 «За все благодарите: ибо такова о вас воля Божья во Христе Иисусе».

* Мы сможем благодарить Бога за всё только тогда, когда будем замечать Его милости везде вокруг нас.

Благодарите Бога:

- за жизнь

- за спасение

- за здоровье

- за возможность трудиться

- за разум

- за возможность познавать Его и общаться с Ним

- за родных, близких и друзей

- за церковь, и т.д.

* Выражайте это благодарение вслух, говорите о нём Богу и людям
1. **Исповедуйте Богу ваши грехи**

Мф 6:12 «и прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим»;

Признание своих грехов перед Богом. Исповедание прежде всего включает в себя сокрушение о грехе. Это смиренное признание не только факта греха но и вины за него (Луки 18:9-14 – фарисей и мытарь).

Исповедание это признание нужды в очищающей силе Спасителя, осознание Его силы, любви и благости к нам, которая делает возможной прощение и очищение сделанного греха.

1 Иоанна 1:9 «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды».

Пс. 51:1 «Начальнику хора. Псалом Давида, Когда приходил к нему пророк Нафан, после того, как Давид вошел к Вирсавии. Помилуй меня, Боже, по великой милости Твоей, и по множеству щедрот Твоих изгладь беззакония мои. 2 Многократно омой меня от беззакония моего, и от греха моего очисти меня, 3 ибо беззакония мои я сознаю, и грех мой всегда предо мною.

4 Тебе, Тебе единому согрешил я и лукавое пред очами Твоими сделал, так что Ты праведен в приговоре Твоем и чист в суде Твоем. ... 10 Сердце чистое сотвори во мне, Боже, и дух правый обнови внутри меня. ... 12 Возврати мне радость спасения Твоего и Духом владычественным утверди меня».

1. **Молитесь о ваших личных нуждах**

Мф. 6:11 «хлеб наш насущный дай нам на сей день»;

Будучи нашим Отцом, Бог хочет, чтобы мы обращались к Нему в молитвах с нашими личными насущными просьбами.

Фил. 4:6 «Не заботьтесь ни о чем, но всегда в молитве и прошении с благодарением открывайте свои желания пред Богом»,

Наши прошения обращённые к Богу выражают признание нашей зависимости от Него. Бог безусловно знает все наши нужды. Обращаясь к Нему в молитве, верующий не открывает для Бога чего-то до сих пор неизвестного. Он представляет своё сердце, свою боль свои переживания для того, чтобы доверить их Богу и успокоиться в Нём.

Пс. 56:1 «Писание Давида, когда Филистимляне захватили его в Гефе. Помилуй меня, Боже! ибо человек хочет поглотить меня; нападая всякий день, теснит меня. 2 Враги мои всякий день ищут поглотить меня, ибо много восстающих на меня, о, Всевышний! 3 Когда я в страхе, на Тебя я уповаю. 4 В Боге восхвалю я слово Его; на Бога уповаю, не боюсь; что сделает мне плоть? 5 Всякий день извращают слова мои; все помышления их обо мне-- на зло: 6 собираются, притаиваются, наблюдают за моими пятами, чтобы уловить душу мою. 7 Неужели они избегнут воздаяния за неправду [свою]? Во гневе низложи, Боже, народы. 8 У Тебя исчислены мои скитания; положи слезы мои в сосуд у Тебя,-- не в книге ли они Твоей? 9 Враги мои обращаются назад, когда я взываю к Тебе, из этого я узнаю, что Бог за меня. 10 В Боге восхвалю я слово [Его], в Господе восхвалю слово [Его]. 11 На Бога уповаю, не боюсь; что сделает мне человек? 12 На мне, Боже, обеты Тебе; Тебе воздам хвалы, 13 ибо Ты избавил душу мою от смерти, да и ноги мои от преткновения, чтобы я ходил пред лицом Божьим во свете живых».

Бог гарантирует, что Он слышит молитвы Его детей и всегда готов ответить на них. Тем не менее, Он всегда видит гораздо больше и дальше чем люди и поэтому не всегда на наши молитвы Бог даёт то, чего мы просим. Чем больше мы приближаемся к Богу, тем лучше мы будем понимать Его волю и тем сильнее и эффективнее будут наши молитвы.

Иоанн 15:7 «Если пребудете во Мне и слова Мои в вас пребудут, то, чего ни пожелаете, просите, и будет вам».

1 Иоанн 5:14 «И вот какое дерзновение мы имеем к Нему, что, когда просим чего по воле Его, Он слушает нас».

1. **Молитесь о других**

Имея тесные отношения с Богом и чувствительность по отношению к нуждам других христианин обязательно будет молиться о них. Бог дал христианам право молиться друг за друга, а также молится и за неверующих людей.

Еф 6: 18 «Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых 19 и о мне, дабы мне дано было слово-- устами моими открыто с дерзновением возвещать тайну благовествования»,

1 Тим 2:1 «Итак прежде всего прошу совершать молитвы, прошения, моления, благодарения за всех человеков, 2 за царей и за всех начальствующих, дабы проводить нам жизнь тихую и безмятежную во всяком благочестии и чистоте»,

В Библии очень много примеров хадатайственных молитв:

* Иисус Христос молился о своих учениках и о тех кто уверует по слову их (Иоанна 17 глава)
* Павел молился о верующих к которым он писал письма (Кол. 1:9-15; Еф. 1:16-23).
* Даниил молился о своём народе (Дан 6-я глава).
1. **Виды молитвы**

Молится можно по разному, в разное время, в разных обстоятельствах. Писание говорит о том, что нужно молиться «всякою молитвою».

Еф 6:18 «Всякою молитвою и прошением молитесь во всякое время духом, и старайтесь о сем самом со всяким постоянством и молением о всех святых»

Некоторые возможные виды молитвы

* + 1. Личная
		2. Общая
		3. Публичная
		4. Мысленная

Научитесь постоянно обращаться в молитве к Господу. Следите за своими мыслями, вместо того, чтобы блуждать где-то в мечтах приучите себя думать о Господе, восхищаться Его делами, благодарить Его, просить о своих нуждах или о нуждах других людей.

1 Фес 5:17 «Непрестанно молитесь».

Римл. 12:12 «утешайтесь надеждою; в скорби [будьте] терпеливы, в молитве постоянны**»**;

*«Навык молитвы это хорошо, но Дух молитвы – лучше. Мы должны регулярно находить время для молитвы, тем не менее постоянное общение с Богом должно быть нашей целью. Как правило, служители никогда не должны проводить много времени без действительного возношения своих сердец в молитве. Многие проповедники могут подтвердить, что они редко проводят четверть часа не обратившись мысленно к Богу. Это уже не обязанность, это становиться инстинктом. Это навыки новой природы».* *Чарльз Спержден*

Иер 33:3 «воззови ко Мне-- и Я отвечу тебе, покажу тебе великое и недоступное, чего ты не знаешь».

**Вопросы**

1. Каков результат сильной молитвенной жизни?

2. Молитва приближает и сохраняет вас в тесном общении с Богом. Молитвенная жизнь необходима, для того чтобы убедиться в могуществе и способности Бога восполнить каждую из ваших нужд. Чему учат вас последующие стихи из Библии о Боге и о ваших нуждах?

 А. Матфея 6:8

 Б. Псалом 49:15

 В. Откровение 3:16-17

3. Согласно 1Фессалоникийцам 5:18, мы должны благодарить за всё. Это включает в себя \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ нашей жизни.

4. Перечислите и объясните пять правил молитвы?

**КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* Матфея 6:9-13 \***

**\* Псалом 65:18 \***

**\* 1Фессалоникийцам 5:18 \***

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №9**

**СВЯТОЙ ДУХ**

“КТО ТАКОЙ ДУХ СВЯТОЙ И КАК ОН ДЕЙСТВУЕТ

В МОЕЙ ЖИЗНИ?”

В день, когда вы приняли Иисуса Христа как своего личного Спасителя, Дух Святой навсегда поселился в вас. Эта третья личность Божественной Троицы, пожалуй, является самой таинственной и к сожалению самой пренебрегаемой личностью Божьего триединства. В то же время, она имеет свою особенную роль в Божественном плане спасения.

 Цель этого урока заключается в том, чтобы дать вам основное понимание того, кто такой Святой Божий Дух и что делает в вашей жизни.

1. **Дух Святой является Богом.**
	1. **Он равен Отцу и Сыну**

Мф. 28:19 «Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца и Сына и Святаго Духа»,

* 1. **Он имеет Божественные качества**

**Он вездесущий**

Пс 138:7-8 «Куда пойду от Духа Твоего, и от лица Твоего куда убегу? Взойду ли на небо-- Ты там; сойду ли в преисподнюю-- и там Ты».

**Он всемогущий**

Луки 1:35 «Ангел сказал Ей в ответ: Дух Святый найдет на Тебя, и сила Всевышнего осенит Тебя; посему и рождаемое Святое наречется Сыном Божиим».

**Он всеведущий**

1 Кор. 2:10-12 «А нам Бог открыл [это] Духом Своим; ибо Дух все проницает, и глубины Божии. Ибо кто из человеков знает, что в человеке, кроме духа человеческого, живущего в нем? Так и Божьего никто не знает, кроме Духа Божия. Но мы приняли не духа мира сего, а Духа от Бога, дабы знать дарованное нам от Бога»,

* 1. **Писание говорит о Нём как о Боге**

Деяния 5:3-4 «Но Петр сказал: Анания! Для чего [ты допустил] сатане вложить в сердце твое [мысль] солгать Духу Святому и утаить из цены земли...Ты солгал не человекам, а Богу».

1. **Дух Святой пребывает в верующих**

 Святой Дух постоянно пребывает в вас, если вы спасены. Он пришел в момент вашего спасения и поселился в вас **навсегда**.

 **А. Бог даёт Свой Дух, чтобы Он обитал в вас.**

Иоанна 14:16-18 «И Я умолю Отца, и даст вам другого Утешителя, да пребудет с вами вовек, 17 Духа истины, Которого мир не может принять, потому что не видит Его и не знает Его; а вы знаете Его, ибо Он с вами пребывает и в вас будет. 18 Не оставлю вас сиротами; приду к вам».

Рим 8:9 «Но вы не по плоти живете, а по духу, если только Дух Божий живет в вас. Если же кто Духа Христова не имеет, тот [и] не Его».

**Б. Ваше тело является храмом Духа Святого.**

 1Кор.6:19-20; Еф.2:22

1 Кор. 6:19-20 «Не знаете ли, что тела ваши суть храм живущего в вас Святаго Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не свои? Ибо вы куплены [дорогою] ценою. Посему прославляйте Бога и в телах ваших и в душах ваших, которые суть Божии».

1. **Действия Духа Святого в жизни христианина.**

 **А. Дух Святой приводит к осознанию греховности.**

 Ин.16:8-9

1. Он обличает погибших в их грехах, чтобы привести их ко спасению.

 2. Он указывает спасённым на их грехи, чтобы сохранить их в чистоте и показать им, как жить для Иисуса Христа.

 **Б. Дух Святой возрождает людей к новой жизни.**

Иоанна 3:3-6 «Иисус сказал ему в ответ: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть Царствия Божия. 4 Никодим говорит Ему: как может человек родиться, будучи стар? неужели может он в другой раз войти в утробу матери своей и родиться? 5 Иисус отвечал: истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царствие Божие. 6 Рожденное от плоти есть плоть, а рожденное от Духа есть дух».

**В. Дух Святой соединяет христианина с церковью.**

1 Кор. 12:13 «Ибо все мы одним Духом крестились в одно тело, Иудеи или Еллины, рабы или свободные, и все напоены одним Духом».

 Еф.1:13-14, 4:30

**Г. Дух Святой свидетельствует нам о нашем спасении.**

 1Ин.4:13; Рим.8:16

Рим 8:15 «Потому что вы не приняли духа рабства, [чтобы] опять [жить] в страхе, но приняли Духа усыновления, Которым взываем: „Авва, Отче!" Сей самый Дух свидетельствует духу нашему, что мы-- дети Божии».

Рождение свыше – это возникновение в человеке новой природы, появившейся в результате взаимодействия в человеке Духа Святого и возрождённого духа человека. В результате этого явления, рождённый свыше человек имеет Божью природу, которая влечёт его к Богу как к своему Отцу. Это влечение производиться Духом Святым, живущим в нас. Таким образом, наличие влечения к Богу как к Отцу является свидетельством нашего спасения, которое возможно только при присутствии Духа Божьего в нашей жизни.

 **Д. Дух Святой делает нас способными понимать Божье слово.**

 1Кор.2:9-16

2 Петра 1:20 «зная прежде всего то, что никакого пророчества в Писании нельзя разрешить самому собою. 21 Ибо никогда пророчество не было произносимо по воле человеческой, но изрекали его святые Божии человеки, будучи движимы Духом Святым».

**Е. Дух Святой ходатайствует о нас перед Богом.**

 Рим.8:26-27; Еф.2:18

**Ж. Дух Святой утешает нас в скорбях и поддерживает в нуждах.**

 Ин.14:15-18; 2Кор.1:3-4; 2Тим.1:7

 **З. Исполнение Духом Святым даёт силу для христианской жизни и служения Богу и ближним.**

 Зах.4:6; Еф.3:16;

Исполнение Духом Святым – это постоянно продолжающийся процесс в жизни рождённого свыше христианина. Он представляет собой последовательное подчинение Богу своей жизни сферы за сферой.

Еф 5:18-21 «И не упивайтесь вином, от которого бывает распутство; но исполняйтесь Духом, 19 назидая самих себя псалмами и славословиями и песнопениями духовными, поя и воспевая в сердцах ваших Господу, 20 благодаря всегда за все Бога и Отца, во имя Господа нашего Иисуса Христа, 21 повинуясь друг другу в страхе Божием.

Данный текст подтверждает, что исполнение Святым Духом сопровождается следующими явлениями: (1) Взаимное назидание детей Божьих, (2) Искреннее прославление Господа, (3) Благодарность Богу, (4) Взаимное повиновение христиан друг другу.

1. **Дух Святойпроизводит в нашем новом человеке определённые плоды.**

 А. Дух Святой, входя в вашу жизнь, приносит с собой новые **черты характера,** присущие Богу. Когда вы подчиняете Святому Духу вашу жизнь и живёте Его силой эти качества характера проявляются в вас наполняя собой ваше естество. В Галатам 5:22-23 эти черты характера называются плодом Духа (в единственном числе). Здесь употреблено единственное число, потому что все эти качества соединены между собой тем, что они являются характеристиками Святого Духа, которому вы подчиняете свою жизнь.

 Б. Плод Духа состоит из девяти качеств, каждое из которых представляет собой отражение Божьего характера в практической жизни христианина.

1. Любовь

Подчинение себя любви Иисуса Христа. Познавая Его и доверяясь Ему учиться смотреть на мир, так как смотрит Он.

1. Радость

Осознание принадлежности Богу и жизнь общения с Ним и полного доверия Ему даёт христианину способность радоваться в любых обстоятельствах жизни.

1. Мир

Внутреннее спокойствие. Знание факта нашей гармонии с Богом посредством Иисуса Христа и Духа Святого живущего в нас, даёт нам основание для мира и покоя души. Отсутствие беспокойства даже тогда, когда вокруг нас бушующая обстановка.

1. Долготерпение

Бог великодушно и долготерпеливо работает с человечеством вообще и с каждым человеком в отдельности. Наше подчинение себя Духу Святому делает нас способными также великодушно и долготерпеливо относиться к людям и обстоятельствам.

1. Благость

Доброта. Способность быть добрыми в сущности своего сердца. Эта доброта приходит от Духа Святого поселяющегося в нас при возрождении. Выражение этой доброты происходит при нашем познании Бога и подчинении самих себя Ему.

1. Милосердие

Способность прощать тех, кто виновен против нас. Человек, сам по себе не способен прощать других. Для того, чтобы прощать нужно постоянно помнить то, что мы сами спасены не заслужено и были помилованы Богом, который наполняет наше сердце посредством Духа Святого.

1. Вера

Упование на Бога, доверие Ему. Когда Дух Святой живёт в нас, и мы подчиняем свою жизнь Ему, мы приобретаем практическую уверенность в Нём. Мы укрепляемся в Его зрелости.

1. Кротость

Незлобивость, мягкость, нежность по отношению к окружающим.

1. Воздержание

Способность контролировать свои желания. Подчинение себя Духу Святому живущему в нас даёт христианину возможность укрепляться в способности контролировать свои страсти и желания.

1. **Как достигать исполнения Духом Святым**
2. Откажитесь от всякого известного вам греха. Исповедуйте его перед Богом и если нужно перед людьми. Наш грех препятствует общению с Богом.

1 Иоанна 1:5 И вот благовестие, которое мы **слышали** от Него и возвещаем вам: Бог есть свет, и нет в Нем никакой тьмы. 6 Если мы говорим, что имеем общение с Ним, а ходим во тьме, то мы лжем и не поступаем по истине; 7 если же ходим во свете, подобно как Он во свете, то имеем общение друг с другом, и Кровь Иисуса Христа, Сына Его, очищает нас от всякого греха. 8 Если говорим, что не имеем греха,-- обманываем самих себя, и истины нет в нас. 9 Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды.

1. Насыщайте своё сознание Словом Божьим. Читайте и изучайте его регулярно. Учитесь применять его на практике каждый день. Формируйте своё мышление истинами Священного Писания.

Кол. 3:16 «Слово Христово да вселяется в вас обильно, со всякою премудростью; научайте и вразумляйте друг друга псалмами, славословием и духовными песнями, во благодати воспевая в сердцах ваших Господу. 17 И всё, что вы делаете, словом или делом, всё [делайте] во имя Господа Иисуса Христа, благодаря через Него Бога и Отца».

1. Подчиняйте Богу все сферы вашей жизни. Предоставьте Богу возможность руководить вашей жизнью. Делайте это регулярно и постоянно. Исполнение Святым Духом это не вопрос чувств, а вопрос послушания. Это добровольное подчинение себя Его воле.

Рим. 12:1 «Итак умоляю вас, братия, милосердием Божиим, представьте тела ваши в жертву живую, святую, благоугодную Богу, [для] разумного служения вашего, 2 и не сообразуйтесь с веком сим, но преобразуйтесь обновлением ума вашего, чтобы вам познавать, что есть воля Божия, благая, угодная и совершенная».

**Вопросы**

1. Из чего мы знаем, что Дух Святой является Богом. Подтвердите свой ответ Писанием.

2. Когда Дух Святой входит в жизнь верующего человека?

3. Приведите несколько действий Святого Духа сегодня, которые вы знаете

4. Чем сопровождается исполнение Святым Духом?

5. Назовите качества плода Святого Духа

6. Каковы условия исполнения Святым Духом?

**КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

\* Римлянам 12:1-2 \*

\* ГАЛАТАМ 5:22-23 \*

\* Ефесянам 5:18-21\*

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**БОЖЬЯ ВОЛЯ.**

**УРОК №10**

“КАК Я МОГУ УЗНАТЬ БОЖЬЮ ВОЛЮ ДЛЯ МОЕЙ ЖИЗНИ?”

 Один знаменитый проповедник однажды сказал, что успешный человек – это человек, который знает, что Господь хочет, чтобы он совершил в своей жизни и который выполняет это. Это очень верное утверждение. Настоящий успех человека измеряется не социальным статусом, не счетом в банке, не влиянием, оказываемым на людей и не известностью. Настоящий успех определяется исполнением человеком Божьей воли.

 Цель этого урока – дать ясное понимание, что такое воля Божья и как её познавать, чтобы вы могли начать делать те вещи, которые важны для Бога.

1. **Понимание разницы между Божьей волей и Божьим планом.**

А. Божья воля (предписывающая воля) выражается в Божьих повелениях указывающих человеку на наилучший возможный путь, по которому человеку необходимо жить и развиваться для его гармоничной жизни с Богом.

1 Петра 2:13 «Итак будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа: царю ли, как верховной власти, 14 правителям ли, как от него посылаемым для наказания преступников и для поощрения делающих добро,-- 15 **ибо такова есть** **воля** **Божия**, чтобы мы, делая добро, заграждали уста невежеству безумных людей»,

Б. Божий план (допускающая воля) суммарный результат того, что произойдёт составленный Богом на основании учёта многочисленных факторов реальности греховного мира.

Плач Иеремии 3:37 «Кто это говорит: „и то бывает, чему Господь не повелел быть"? 38 Не от уст ли Всевышнего происходит бедствие и благополучие? 39 Зачем сетует человек живущий? всякий сетуй на грехи свои».

Бог имеет особый план для тебя, как для индивидуума. Этот план – особое направление, которым Бог ведет тебя через обстоятельства твоей жизни.

1. **Определение Божьей воли.**

**А. Бог открывает свою волю тем, кто имеет с Ним близкие отношения, кто ищет её и кто готов исполнять её.**

1 Кор 2:14 «Душевный человек не принимает того, что от Духа Божия, потому что он почитает это безумием; и не может разуметь, потому что о сем [надобно] судить духовно. 15 Но духовный судит о всем, а о нем судить никто не может. 16 Ибо кто познал ум Господень, чтобы [мог] судить его? А мы имеем ум Христов**»**.

**Б. Бог открывает свою волю посредством своего Слова, выраженного в Библии**

Иоанна 8:31 «Тогда сказал Иисус к уверовавшим в Него Иудеям: если пребудете в слове Моем, то вы истинно Мои ученики, 32 и познаете истину, и истина сделает вас свободными».

Божье слово становиться понятным для верующего человека посредством Духа Святого.

1 Иоанна 2:26 «Это я написал вам об обольщающих вас. 27 Впрочем, помазание, которое вы получили от Него, в вас пребывает, и вы не имеете нужды, чтобы кто учил вас; но как самое сие помазание учит вас всему, и оно истинно и неложно, то, чему оно научило вас, в том пребывайте».

Так как Дух Святой является непосредственным автором Библии, Он учит своих детей, прежде всего посредством Слова Божьего. Иногда, когда мы отказываемся понимать Его истины, Дух Святой обращает наше внимание на Его слово через людей или через определённые обстоятельства.

**В. Многие аспекты жизни регулируется прямыми Божьими повелениями выраженными в Библии:**

1. Божья воля для каждого верующего заключается в том, чтобы преображаться в образ Иисуса Христа. Это может быть суммировано в следующем:

 а. 1Тим.2:3-4 СПАСЕНИЕ

 б. 1Фес.4:3-7 ОСВЯЩЕНИЕ

 в. Еф.1:3-5 ПРОСЛАВЛЕНИЕ

1. 2Пет.3:9 – Божья воля в том, чтобы мы свидетельствовали другим о Боге, так как мы понимаем, что “Бог не желает, чтобы кто погиб”.
2. 1Фес.5:18 – чтобы мы за все благодарили.
3. 1Пет.2:13-15 – чтобы мы были добрыми и законопослушными гражданами своей страны и города и этим оказывали христианское влияние на тех кто противится Богу
4. Рим.12:1-2 – чтобы мы не сообразовывались с этим миром, но преобразовывались обновлением ума нашего.
5. Еф.5:22 – 6:9 – повеления о правильных взаимоотношениях внутри семьи и общества.
6. Много других повелений...

**Г. Определение воли Божьей в тех вопросах, о которых не сказано конкретно в Библии**

1. Стремитесь к тому, чтобы насыщать своё сознание Божьим словом и всегда быть послушными ему. Это позволит вам иметь определённый навык, для того, чтобы видеть правильный путь в тех ситуациях, о которых нет прямых указаний в Библии.

Пс 118:9 «Как юноше содержать в чистоте путь свой?-- Хранением себя по слову Твоему. 10 Всем сердцем моим ищу Тебя; не дай мне уклониться от заповедей Твоих. 11 В сердце моем сокрыл я слово Твое, чтобы не грешить пред Тобою. 12 Благословен Ты, Господи! научи меня уставам Твоим».

1. Учтите все косвенные указания Писания в отношении вашего вопроса

Например: Нигде не написано, чтобы вы жили в одном городе (квартире, районе) или другом. Но Писание ясно говорит, *1 Кор. 15:33 «Не обманывайтесь: худые сообщества развращают добрые нравы».* Если в местности, где вы планируете жить вы будете подвержены опасности попасть под влияние худого сообщества, значит, скорее всего Бог не хочет, чтобы вы там жили.

1. Молитесь Богу о том, чтобы Он дал вам увидеть истинную картину происходящего

Пс 118:26 «Объявил я пути мои, и Ты услышал меня; научи меня уставам Твоим. 27 Дай мне уразуметь путь повелений Твоих, и буду размышлять о чудесах Твоих».

1. Взвесьте все плюсы и минусы принимаемого вами решения, выберите лучший вариант, искренне доверьтесь Богу и примите решение. Следуя избранному решению будьте гибкими и наблюдайте если получаемые результаты требуют каких-либо изменений в вашем подходе к данному вопросу.

Лук 1:1 «Как уже многие начали составлять повествования о совершенно известных между нами событиях, 2 как передали нам то бывшие с самого начала очевидцами и служителями Слова, 3 то рассудилось и мне, по тщательном исследовании всего сначала, по порядку описать тебе, достопочтенный Феофил, 4 чтобы ты узнал твердое основание того учения, в котором был наставлен».

Бог хочет видеть в человеке своего сотрудника. По этой причине, Бог дал ему разум. Верующий человек, имеет способность принимать Божью волю и повиноваться ей.

1 Кор. 2:14-16

1. **Понимание Божьих приоритетов в определении Божьей воли в нашей жизни.**

А. Послушание Божьей воле более важно, чем определение Божьего плана.

Библия определённо говорит о том, что Бог имеет свой конкретный план по отношению каждого из нас. В тоже время, очень часто этот план нам неизвестен и иногда не понятен. Нам необходимо быть, прежде всего, послушными известной для нас Божьей воле искренно доверяясь Ему в осуществлении Его суверенного плана в нашей жизни.

Ис 55:8 «Мои мысли-- **не** **ваши** мысли, ни **ваши** **пути**-- **пути** Мои, говорит Господь».

Б. Допуская непонятные для нас обстоятельства в нашей жизни, Бог работает над формированием нашего характера, уводит нас от неверных шагов и одновременно решает тысячи или даже миллионы разных других задач связанных с разными людьми вокруг нас.

1. **Основные вопросы**

**А. Почему Бог не открывает для меня все детали Своего плана сейчас.**

1. Ты можешь не иметь достаточно сил и подготовленности, чтобы согласится на выполнение Божьего плана сейчас. Бог открывает свой план своим детям по мере того, как они возрастают в зрелости и способности принимать из Его руки всё, что он приготовил для них.
2. Многие вопросы мы не способны понять, потому, что не обладаем необходимой полнотой информации.

Пример: Иов и его друзья не знали о том, что послужило истинной причиной скорбей Иова.

1. Многие вопросы Бог не открывает нам потому, что мы ограниченные люди и поэтому просто не способны правильно сопоставить и проанализировать те факты, которыми располагает Бог.

Втор 29:29 «Сокрытое [принадлежит] Господу Богу нашему, а открытое-- нам и сынам нашим до века, чтобы мы исполняли все слова закона сего».

Б**. Почему Бог позволяет происходить в моей жизни вещам, которые кажутся мне плохими.**

1. Иногда в христианской жизни происходят события, которые не выглядят хорошими на первый взгляд.

а. Бог может допускать страдания в жизни Своих детей, чтобы совершенствовать их, хотя Он предпочитал бы, чтобы они не страдали.

 2Кор.12:7-10

б. В первом уроке мы изучали, что наш Небесный Отец никогда не делает ошибок в Своих действиях по отношению к Своим детям. Поэтому мы можем быть уверенны в окончательном благе всего-того, что Он допускает нам.

 Рим.8:28

1. Бог позволяет нам принимать наши собственные решения в нашей жизни. Они могут быть хорошими и плохими. Через это мы учимся и становимся более зрелыми.

 Гал.6:7-8

**ВОПРОСЫ**

1. В чем заключается разница между Божьей волей и Божьим планом?
2. Каков будет результат, когда ты отвергаешь Божью волю?
3. Во многих местах Библия конкретно открывает Божью волю для человечества. Перечисли несколько примеров, в которых воля Божья ясно указана в Библии.

А.

Б.

В.

Г.

Д.

Е.

Ж.

1. Обобщи Божью волю для тебя, как для христианина. Укажи ссылки на Священное Писание поддерживающие твой ответ.
2. Что нужно христианину для того, чтобы он мог определить волю Божью по поводу тех обстоятельств, о которых не сказано в Библии прямо? Перечисли ступени необходимые в этом процессе.

А.

Б.

В.

Г.

1. Назови некоторые причины, по которым Бог допускает в нашей жизни то, что нам непонятно и неприятно и не всегда открывает нам свой план

А.

Б.

В.

Г.

**СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* РИМЛЯНАМ 8:28 \***

**\* КОЛ 1:9-10 \***

**\* ВТОР 29:29 \***

**Библейское Ученичество**

**Поместная церковь.**

**Урок № 11**

**“Какова цель моего участия в поместной церкви?”**

 Бог утвердил на земле три основных структуры - это семья, гражданская власть и поместная церковь. Именно поместной церкви Бог поручил выполнение Его цели: благовествовать погибающим и совершенствовать спасенных. Поэтому, христианин может выполнить Божий план наилучшим образом, только через служение, выполняемое в поместной церкви.

 Цель этого урока показать главную роль, которую должна играть церковь в вашей повседневной жизни.

1. **Библейское учение о поместной церкви.**

**А. Церковь - это не здание. Деян.14:27**

Многие люди связывают своё представление о церкви с особыми зданиями или местами, в которых проводят Богослужения. Библия говорит о том, что церковь это, прежде всего люди не зависимо от того, где они находятся.

1. Мы поклоняемся Богу в духе и истине. Ин.4:24
2. Наши тела являются храмом Божьим 1Кор.6:19

**Б. Церковь - это не социально-культурное объединение людей.**

Говоря о том, что церковь это люди, необходимо уточнить, что не всякое собрание людей является церковью. Даже если люди говорят о религии, это ещё не означает, что они действительно являются церковью. Часто люди объединяются в церкви по национальному, социальному или культурному признакам, таким образом церкви становятся своего рода культурными центрами, вместо того, чтобы быть центром духовной жизни.

**В. Поместная церковь – это собрание (единение) мужчин и женщин, которые являются рождёнными свыше, а значит неразрывно связанными со Христом в Его жизни, в Его спасении, и в Его служении.**

1. Павел сравнивает отношения Христа и церкви с главой и телом

 “…вы тело Христово” 1Кор.12:14-24, 27

а. Каждый член тела и церкви должен выполнять различные функции – стихи 14-20

б. Ни один член не может быть самодостаточным – стих 21

в. Роль каждого члена очень важна – стихи 22-24

г. Здоровое тело функционирует как единое целое – стихи

 25-27

1. **Необходимость поместной церкви**

Бог так устроил нашу жизнь, что правильное развитие христианина невозможно без поместной церкви. Точно также как Бог призвал нас через людей, Он продолжает работать в нашей жизни через людей. Именно поэтому нам необходимо принадлежать определённой поместной церкви.

1. **Необходимость верного учения**

Бог поставил в церкви людей, несущих ответственность за учение и духовное попечение

1 Фес 5:12-13

Бог поручил им заботиться о верности преподаваемого учения

2 Тим 4:1-5

1. **Необходимость взаимного служения**

1 Петра 4:8-10

1. **Необходимость взаимной подотчётности**

Мф 18:15-17

1. **Функции поместной церкви.**

А**. Функции первой церкви, описанные в книге Деяния Апостолов:**

1. Проповедь и изучение Слова Божьего – 2:42
2. Общение друг с другом – 2:42,46
3. Молитва – 2:42
4. Воспоминание причины нашего спасения – подвига Христа на Голгофе – 2:42
5. Свидетельство о Христе неверующим – 1:8
6. Взаимопомощь и служение друг другу – 2:44-45
7. Прославление и восхваление Бога – 2:47
8. Открытость и добро по отношению к окружающим людям – 2:47

**В. Учение о церкви представленное в послании к Ефесянам и в других Н.З. книгах**

1. Процесс вхождения в церковь – Рождение свыше

Все описанные ниже элементы имеют место одновременно в момент истинного обращения человека ко Христу. Их невозможно отделить один от другого.

* 1. Принятие Христа – доверие Христу своей жизни

Иоанна 1:12

* 1. Усыновление Христом в Его семью

Иоанна 1:12, Еф 1:4-5

* 1. Крещение Духом Святым – погружение в церковь

1 Кор. 12:13

* 1. Ученичество

Мф. 28:19-20

1. Процесс развития в церкви
	1. Инструмент - Наличие в церкви служителей и более опытных христиан

Еф 4:11

* 1. Действие - Снаряжение святых для служения

Еф 4:12

* 1. Цель – единение во Христе и духовная зрелость

Еф 4:13

* 1. Процесс достижения цели:
		1. Личное укрепление в познании Христа – Еф 4:13-14
		2. Взаимная любовь Еф 4:15

«... говоря истину в любви»

* + 1. Сотрудничество с братьями и сёстрами Еф 4:16
		2. Свидетельство и принятие новых братьев и сестёр Еф 4:16
1. **Понимание вашей роли в поместной церкви.**

В Еф.4:11-16 подчеркиваются несколько основных элементов развития христианина в церкви.

А. Совершенствование во Христе.

 Наша задача – учится у Христа Его характеру, Его целям и Его методам.

 Мф.11:28-30

 Это научение происходит через изучение и практическое применение Божьего Слова

 Иоанна 8:31-32

 Это даёт нам зрелость и твёрдость во Христе

Еф. 4:14

Б. Практическое служение другим – участие в жизни других.

Служение другим начинается сразу с момента обращения. Его суть заключается в том, что мы предоставляем себя в распоряжение Богу для практического выражения Его любви к окружающим нас людям. Истинное познание Иисуса Христа всегда приводит к возрастанию любви к ближним.

 Марка 5:18-20; Мф 20:25-28; Еф 4:16

В. Лидерство для менее опытных христиан.

 По мере вашего возрастания во Христе вы будете иметь возможность быть лидером для тех кто менее опытен в своём хождении за Христом чем вы. Вы сможете служить другим таким самым образом, как служили вам зрелые члены церкви, когда вы только обратились.

 2Тим.2:2

1. **Некоторые практические вопросы служения в поместной церкви.**

Если я поменяю место жительства, как я могу найти верную поместную церковь, в которой я смогу нести служение по Божьей воле?

1. Посвящённость поместной церкви

Поместная церковь – это место где Бог поставил нас, чтобы мы жили, развивались и трудились. Часто, в процессе этого развития мы сталкиваемся с непониманием, обидами или другими трудностями. В этих случаях не забывайте, что рядом с вами дети Божьи, которые также находятся в процессе роста. При этом у них есть определённые сферы, над которыми необходимо работать. Помните также, что у вас самих есть много недостатков, над которыми Бог терпеливо работает. Если вам что-то не нравиться в церкви или в ком-то из её членов, не спешите осуждать других, но с любовью помогайте им исправляться.

Гал 6:1-3; Мф 7:1-5; Рим 15:1-2

1. Отношение к служителям церкви

Для верного функционирования церкви, Бог поставил в ней служителей на которых лежит ответственность за её правильное развитие. Функции и права служителей церкви определяются учением Священного Писания. Кроме ответственности служителей, Писание ясно говорит об ответственности каждого члена церкви по отношению к ним.

Евр. 13:17; 1 Фес 5:12-14; 1 Тим 5:17-18;

1. Материальная поддержка служения церкви

Бог установил церковь как место, в котором мы служим друг другу. Кроме нашего непосредственного служения другим, Бог установил, что все Его дети должны участвовать в материальном служении Ему. Это служение осуществляется через церковь, которая несёт ответственность за осуществление Божьего дела в определённой местности. Участие в материальном служении является очень важным элементом жизни и служения каждого христианина.

Мал 3:8-10; 2 Кор 9:6-8

**Вопросы**

**ПОМЕСТНАЯ ЦЕРКОВЬ**

**УРОК №8**

1. Перечислите три структуры утвержденные Богом на земле.

А.

Б.

В.

1. Перечислите, чем церковь НЕ является:
2. Перечислите основные сходства между телом церкви и человеческим телом.

А.

Б.

В.

Г.

1. Перечислите функции, которые наблюдались у первой церкви в Иерусалиме, описанные в Деян 2:42-47.

А.

Б.

В.

Г.

Д.

Е.

Ж.

З.

1. В Процессе вхождения в церковь одновременно происходят:

А.

Б.

В.

Г.

1. Процесс развития в церкви связан с:.

А. Инструмент -

Б. Действие -

В. Цель –

Г. Достижение цели -

1. Если христианин ищет место для поклонения и служения, то по каким критериям вы посоветовали бы ему оценивать поместную церковь?

**Ключевые места для запоминания:**

**\* Ефесянам 4:11-16 \***

**\* Гал 6:1-3\***

**\* 2Тимофею 2:2 \***

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**ОТНОШЕНИЯ С ДРУГИМИ ХРИСТИАНАМИ**

УРОК №12

**“Какими должны быть мои взаимоотношения с другими христианами?”**

 В первом уроке, мы говорили, что после того, как вы получили спасение, вы перешли из семьи дьявола в семью Божью. Вы теперь имеете новую духовную семью, в которой вы имеете много братьев и сестёр в Иисусе Христе.

 В предыдущем уроке, мы видели, что церковь Христа в своем единстве, подобна одному телу, а в этом уроке мы будем говорить об особых взаимоотношениях, которые вы теперь имеете с вашей духовной семьей. Этот урок предназначен для того, чтобы дать вам ясное понимание того, как тело Иисуса Христа функционирует как одна семья.

1. **Рождение свыше соединяет христианина с другими детьми Божьими.**

А. Другие христиане являются вашими братьями и сёстрами в Иисусе Христе. Вы должны понимать, что **те, кто в Иисусе Христе** (спасённые люди) - ваши братья и сёстры не смотря ни на какие другие факторы.

Рим.8:29; 1Ин.3:1-2; Иоанна 1:12-13;

Б. Спасение неразрывно связывает христианина с другими детьми Божьими в их взаимозависимости и взаимном служении друг другу.

 Еф 4:12-16; Кол 2:19

1. **Пребывание в Божьей семье даёт христианину привилегию и ответственность** **служения другим братьям и сёстрам во Христе.**

А. Мы должны молиться друг за друга. Апостолы молились о других и просили молиться о них и друг о друге.

 1Фес.1:2-3; Иак 5:16; Кол 4:3

Б. Мы должны служить друг другу.

1. Физически

Гал.6:10; Рим.12:13; Деян.11:27-30

1. Духовно

Гал.6:1-2; Рим.15:1-2; Фил 2:3-5

В. Мы должны способствовать духовному росту друг друга.

 1Фес.5:11, 14

Ш. **Жизнь в одной семье с другими детьми Божьими дана нам как возможность для личного духовного роста.**

 А. Возможность возрастания в любви.

 1Ин.3:14-18; 1Пет.4:8-10

 Б. Возможность возрастания в терпении и великодушии.

 Рим.15:4-7

 В. Возможность научиться радости служения.

 Мф.20:25-28;1Ин.3:17-18; Иак.2:15-17

 Г. Возможность научиться прощать.

Еф.4:32; Кол.3:13

1. **Жизнь в семье детей Божьих дана нам также для возможности общения.**

А. Христианское общение – это практическое выражение нашей общности во Христе.

1. Христианское общение – это ясное осознание нашей принадлежности Иисусу Христу и в Нём друг другу.

1 Иоанна 1:3-7

1. Христианское общение – это взаимодействие друг с другом, внутренне соединяющее нас во Христе и способствующее совместному возрастанию во Христе и совместному прославлению Его. Различные формы общения такие как Богослужения, различные встречи, домашние группы и т.д. – это только внешнее выражение внутреннего процесса, который представляет собой истинную реальность христианского общения.

Фил. 2:1-2; Филимону 1:6,17

Б. Общение включает в себя множество аспектов христианской жизни.

1. Молитва друг за друга – 2Коринфянам 1:11
2. Утешение в общей вере – Римлянам 1:12
3. Помощь в нуждах друг друга – 2Коринфянам 8:1-5;
4. Соучастие в страдании – Откр 1:9
5. Совместное учение – Деяния 2:42; 17:10-12
6. Совместный досуг – Деяния 2:46

В. Христианское общение становиться возможным тогда когда дети Божьии практически отражают качества характера Иисуса Христа, учась у Него и практически уподобляясь Ему.

1. Смирение – Филиппийцам 2:3
2. Искренняя забота (заинтересованность в других) – Фил 2:4-8
3. Честность – Ефесянам 4:25; 2Коринфянам 4:2
4. Любовь – Иоанна 13:35; Галатам 5:13-16; Рим 12:9-10
5. Гостеприимство – Титу 1:8; Деяния 2:42, 46-47

**V. Трудности возникающие во взаимоотношениях между христианами?**

Все дети Божьи живущие на земле находятся в процессе духовного возрастания. Даже самые искренние и самые ревностные христиане не могут мгновенно стать зрелыми во всех сферах своей жизни. Незрелость и младенчество детей Божьих приводит к тому, что одни христиане своими действиями могут причинять боль и обиду другим христианам.

1 Кор 3:1-4

Смысл христианского общения заключается в том, чтобы христиане имеющие больше опыта или сил в какой-то сфере жизни оказывали помощь христианам которые в имеют в этой сфере проблемы.

Гал 6:1; Рим 15:1-3

Для того, чтобы незрелость и младенчество христиан не послужили к нарушению взаимоотношений в теле Христовом, каждому христианину необходимо знать и практически применять Библейские принципы отношения к неверным действиям со стороны других верующих. Библия говорит об определённый действиях, которые помогут контролировать ситуацию не давая ей вырасти, набирая разрушающую силы:

* + - 1. Прежде всего, избавьтесь от реакции мести и личного гнева с вашей стороны. Ваши действия должны быть основаны на любви к вашему обидчику и на желании помочь ему.

Мф. 5:43-47; Рим 12:17-21; Евр 12:14-15

* + - 1. Молитесь о согрешающем брате или сестре, чтобы Бог коснулся их сердец, и они увидели свой грех.

2 Тим 2:24-26

* + - 1. Попросив у Бога силы и мудрости, найдите правильный момент, чтобы сказать согрешившему о его грехе, предложив ему помощь в исправлении. Мф. 18:15
				1. Убедитесь, каким образом Писание характеризует действия согрешившего
				2. Найдите правильную форму обличения

Если это греховное действие обличение должно быть основано на авторитете Писания

Если это неэтичное действие, обличение должно быть основано на аргументации здравого смысла, этики, народной мудрости и т.д.

* + - * 1. Найдите правильное время и место обличения
				2. Пользуйтесь правильным тоном, обличая ближнего
				3. Всегда старайтесь искренне желать исправления и восстановления ближнего
				4. Если в результате вашего обличения согрешивший покаялся и выразил готовность оставить грех, простите ему и не вспоминайте его греха.

Мф 18:15; Евр. 10:16-18

* + - 1. Если ваше увещевание не привело к успеху и согрешивший человек не покаялся или продолжает пребывать в грехе, вам необходимо сказать об этом кому-то из зрелых христиан и вместе с ним обличить согрешающего.

Мф. 18:16

* + - 1. Если и это увещевание не привело к успеху, тогда необходимо сообщить об этом служителям церкви, чтобы они могли обличить и предупредить согрешающего от лица церкви.

Мф. 18:17

* + - 1. В случае, если согрешающий отказывается слушать церковь, тогда Писание требует считать его за неверующего человека.

Мф. 18:17

КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:

**\* Ефесянам 4:32 \***

**\* 1Иоанна 3:14-15 \***

**\* I Иоанна 1:7 \***

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

ФИНАНСЫ И ИМУЩЕСТВО

УРОК №13

**“Как я должен относиться к деньгам и имуществу?”**

 Одно из самых больших искушений, с которым встречаются христиане, является забота о приобретении материальных ценностей. Большинство людей привыкли считать, что материальные богатства, являются одной из важнейших составляющих успеха. Библия говорит, что на самом деле, наличие богатства не играет большой роли в том, чтобы сделать человека счастливым. Вместо этого, успех человека измеряется исполнением Божьего плана для его жизни, это мы изучали в предыдущем уроке.

 В Библии есть много мест говорящих том, каким должно быть ваше отношение к материальной собственности. Цель этого урока, в свете Библейских принципов, увидеть Божью волю для вашего отношения к деньгам и собственности.

1. Сам факт наличия материальных благ не греховен.

А. Библия не характеризует деньги, сами по себе, как источник добра или зла. Библия говорит только о правильном отношении к деньгам.

1. Не деньги названы злом, а любовь к деньгам названа корнем всех зол.

 1Тим.6:10

1. Библия не учит о том, что духовность человека определяется изобилием или недостатком материальных ценностей. Нигде в Библии Бог никого не осуждает просто за обладание большим богатством, но Он много говорит о том, как люди должны относиться к богатству.

Б. Некоторые Библейские герои были очень богаты.

* + - 1. Соломон был самый богатый человек в истории человечества, но при этом он сделал следующее заключение, говоря о человеческой жизни.

Еккл.12:13-14

* + - 1. Иов также был самым богатым человеком своего времени (Иов 1:3), но посмотрите на его слова, произнесенные после того, как он лишился всего, что он имел.

Иов.1:20-22

1. Во время Иисуса Христа некоторые состоятельные люди служили Ему имением своим.

Лук.8:1-3; Ин.12:3

II. Неверное отношение к богатству может быть греховным и разрушительным

А. Нельзя возлагать своё упование и надежду на наличие богатства.

 Мк.10:23-27; Пр.11:4, 28

Б. Материальные ценности не должны занимать место нетленных ценностей неба

 Мф.6:19-21; Кол.3:1-4

В. Нельзя строить свои взаимоотношения, с людьми основываясь на том, каков уровень их богатства.

 Иакова 2:1-5; 1Цар.16:7

Г. Материальные средства никогда не должны становиться предметом, в котором мы ищем удовлетворения.

 Пр.23:4-5; Еккл.5:10-16; Лук.12:15; 1 Тим 6:6-10

Д. Необходимо научиться жить в скудости также как и в изобилии

 Фил.4:19;

Е. Если Бог даёт нам возможность обладать какими-то средствами, мы не должны забывать, что это стало возможным только по Его милости и поэтому быть благодарными Ему.

 Втор.8:10-18

III. Правильное отношение к богатству или бедности является важным элементом жизни христианина.

 А. БУДТЕ ДОВОЛЬНЫ тем, что вы имеете.

Быть довольным, это не означит просто с недовольством смириться со своим положением. Быть довольным - это, значит осознавать что всё, что вы имеете, является благословением и успокоиться, будучи удовлетворённым Божьей заботой о вас. Бог хочет, чтобы вы имели такое отношение к богатству и собственности.

* + - 1. Христиане могут и должны быть довольны тем, что имеют.

 Евр.13:5; 1Тим.6:8

* + - 1. Христиане могут и должны быть довольны любым положением, в котором они находятся, уповая на Господа Иисуса Христа.

Фил.4:11 – заметьте, что Павел написал эти слова, находясь в тюрьме!

Б. НЕ БУДЬТЕ ПРИВЯЗАНЫ К ДЕНЬГАМ И ИМУЩЕСТВУ. Научитесь понимать, что есть много вещей, которые намного важнее денег, и которые нельзя купить за деньги. Всё это даётся только по милости Божьей:

Мудрость.

Пр.3:13-16; 16:16

Праведная жизнь – чистая совесть

 Пр.28:6, 16:8; Пс.36:16

* + - 1. Спокойствие и мир в сердце.

 Еккл.4:6; 5:12; Пр.15:16, 17:1

1. Божье Слово.

 Пс. 18:7-11; 118:14, 72, 127

1. Семья

 Притчи 19:14

1. Здоровье.

 Лук.8:43

В. БУДЬТЕ ТРУДОЛЮБИВЫ. Старайтесь работать хорошо и эффективно производя полезное для славы Божьей и для служения людям.

 Притчи 12:27; 13:4; 1 Фес 4:11-12

Г. ДОВЕРЯЙТЕ ГОСПОДУ в ваших финансовых и имущественных вопросах.

 Притчи 3:5-10; Иов.1:20-22

 Д. НЕ ЗАВИДУЙТЕ чьему-либо богатству.

 Пс.48:16-17; Исх.20:17

Е. ИЗБЕГАЙТЕ ЛЁГКОЙ НАЖИВЫ. Держитесь подальше от предложений быстрого обогащения.

 Пр.20:17, 21; 28:20, 22

Ж. БУДЬТЕ БЕРЕЖЛИВЫ в расходовании средств.

* + - **Планируйте расходы**

**Лук 14:28** *Ибо кто из вас, желая построить башню, не сядет прежде и не вычислит издержек, имеет ли он, что нужно для совершения ее, 29 дабы, когда положит основание и не возможет совершить, все видящие не стали смеяться над ним, 30 говоря: этот человек начал строить и не мог окончить?*

* + - **Будьте мудрыми и дисциплинированными распорядителями средств**

**Притч. 13:24** *Много хлеба бывает и на ниве бедных; но некоторые гибнут от беспорядка*

**Некоторые правила как тратить деньги:**

* + - 1. **Не тратьте деньги на что-либо, если самой важной причиной этих затрат будет:**
* Потому что другие приобрели это же
* Потому что вы увидели это в убедительной рекламе
* Потому, что было на распродаже

Не забудьте о том, что для того, чтобы получить ваши деньги работают тысячи специалистов по рекламе, которые заняты одним, как вас привлечь к их товару. По этой причине люди очень часто тратят деньги на то, что им совсем не нужно.

* + - 1. **Не ходите за продуктами голодными**

В этом случае скорее всего вы приобретёте больше продуктов чем вам нужно и впоследствии их выбросите.

* + - 1. **Не приобретайте вещи в долг**

**Прит. 22:7** *Богатый господствует над бедным, и должник делается рабом заимодавца.*

* + **Если вы не можете себе позволить чего-либо, значит, Бог не даёт вам возможности для этого на данном этапе**

**Исх 20:15** *Не кради.16 Не произноси ложного свидетельства на ближнего твоего. 17 Не желай дома ближнего твоего; не желай жены ближнего твоего, [ни поля его,] ни раба его, ни рабыни его, ни вола его, ни осла его, [ни всякого скота его,] ничего, что у ближнего твоего.*

* **Не покупайте того, что вам не нужно и чем вы не будете пользоваться**

Тот кто покупает то что ему не нужно, продаёт то, что ему нужно. – японская пословица

* **Изучайте, как вы можете купить больше на ту же сумму**

Когда вам нужно что-либо купить не спешите делать это до того, пока не убедитесь, что вы платите за товар его реальную цену.

Проверьте цену на подобные товары в других магазинах, на Интернете, спросите у тех кто делал подобные покупки и т.д.

* **Покупайте дорогие вещи по скидкам они обычно лучшего качества и более выносливы**

Многие магазины часто делают распродажи на которых можно приобрести товары отличного качества по разумным ценам.

* **Не путайте экономию с жадностью**

Не бегайте по трём магазинам за буханкой хлеба, ради того, чтобы сэкономить несколько центов (вы больше потратите бензина и здоровья).

Научитесь понимать где можно сэкономить, а где лучше пойти на большие затраты. Часто, лучше купить один раз хорошую, но более дорогую вещь, нежели за это же время покупать некачественные вещи много раз –

«Скупой платит дважды» - русская пословица

Опасайтесь того, чтобы стать скрягой, который живёт только для того, чтобы накопить денег.

* **Особая опасность кредитных карточек**

По состоянию на 2000 год в США было -

200 000 000 кредитных карточек в пользовании людей

$217 000 000 ежедневно получаемо банками процентов по кредитным карточкам

$442 000 000 000 получено банками от процентов от кредитных карточек за год

* + Если вы должны более $8 000 на кредитных карточках и будете выплачивать только минимальную плату, вы будете в долгах до конца своей жизни.
	+ Покупая в кредит в пользуетесь тем, что вам не принадлежит.
	+ В кредит можно покупать только те вещи, которые не теряют свою ценность со временем и легко могут быть проданы в случае необходимости выплаты долгов – например приобретение дома.
	+ Поставив себя в рабство кредитным карточкам, вы будете не в состоянии придерживаться приоритетов – отдавать должное Богу, откладывать сбережения.
	+ Относитесь внимательно к налогам. Не платите лишнего и не оставайтесь должниками.

Рим 13:7 Итак отдавайте всякому должное: кому подать, подать; кому оброк, оброк; кому страх, страх; кому честь, честь. 8 Не оставайтесь должными никому ничем, кроме взаимной любви; ибо любящий другого исполнил закон.

* + - 1. **Тратьте меньше чем вы зарабатываете**
	+ **Принцип 10/10/80**
		- 10% - Богу
		- 10% - сбережения
		- 80% - сумма, на которую вы можете планировать ваши расходы
		- В последствии вы сможете перейти на 15/15/70 план.

З. ДЕЛАЙТЕ СБЕРЕЖЕНИЯ для чрезвычайных ситуаций

**Притч. 6:6** *Пойди к муравью, ленивец, посмотри на действия его, и будь мудрым. 7 Нет у него ни начальника, ни приставника, ни повелителя; 8 но он заготовляет летом хлеб свой, собирает во время жатвы пищу свою*

 И. ВСЕГДА БУДЬТЕ ЧЕСТНЫМИ в материальных вопросах

 Притчи 11:1 “Неверные весы – мерзость пред Господом...”

 К. БУДЬТЕ БЛАГОДАРНЫМИ БОГУ ВСЕГДА

 Втор.6:10-12; Пр.30:7-9;

**Втор 8:18** но чтобы помнил Господа, Бога твоего, **ибо Он дает тебе силу приобретать богатство**, дабы исполнить, как ныне, завет Свой, который Он клятвою утвердил отцам твоим.

IV. Бог обещает обеспечить своих детей необходимым, но не исполнить все наши прихоти.

 1. Бог обещает позаботиться о ваших **НУЖДАХ**.

 Фил.4:19; Мф.6:25-34

1. Этовключает в себяи физические и духовные **НУЖДЫ**.
2. Вы должны научиться отличать ваши **НУЖДЫ** от ваших **ПРИХОТЕЙ.**

Сравните следующие стихи говорящие о нуждах и желаниях:

 а. Нужды – Пс 22:1; Иак.2:15-16; Евр.4:15-16; 1 Тим 6:8

 b. Прихоти – Иак. 4:1-3;

**ВОПРОСЫ**

1. Определяет ли количество богатства, которое вы имеете, отношение Бога к вам?\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ Коротко объясните.

2. Один из самых ярких Библейских текстов о правильном отношении к финансам записан в 1Тим.6:10. Перечислите основные принципы, изложенные в этом тексте.

3. В этом уроке приведены 10 принципов правильного отношения к финансам. Приведите 5 из них подтверждая их текстами Священного Писания.

 А.

 Б.

 В.

 Г.

 Д.

4. Перечислите шесть важных вещей, которые нельзя купить за деньги, и которые может дать вам только Бог.

А.

Б.

В.

Г.

 Д.

 Е.

5. Бог обещает обеспечить ваши нужды, но не обязательно ваши \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_. Приведите несколько примеров ваших личных нужд и прихотей.

 **Нужды:**

 **Прихоти:**

**КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* ФИЛИППИЙЦАП 4:19 \***

**1 ТИМОФЕЮ 6:6-10**

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**МАТЕРИАЛЬНОЕ СЛУЖЕНИЕ**

**УРОК №14**

“В чем смысл и значение материального служения и

какова моя ответственность в этой сфере?”

 Материальное служение - это вопрос, о котором сегодня особенно много споров в христианстве. В большинстве случаев это происходит из-за того, что слишком много есть достойных дел, на осуществление которых необходимо много средств и христиане находятся под моральным давлением необходимости жертвовать на все эти нужды. Возможно, это один из наиболее не правильно понимаемых вопросов в христианстве.

 Прежде чем вы сможете правильно понимать смысл необходимости материального служения в Новом Завете, вы должны ясно понимать, что материальное служение – это одна из форм выражения нашей посвящённости Богу. Жизнь христианина – это жизнь радостного поклонения Его Создателю и Господину, Иисусу Христу. Вы сможете жертвовать Богу настолько, насколько вы любите Его, насколько вы посвящены Ему. Радость и удовлетворённость материального служения доступна только тем, кто искренне познаёт Бога и желает осуществить Его волю здесь на земле.

 Другая сторона этого вопроса заключается в том, что мир, в котором мы живём, пронизан духом материалистичности, т.е. привязанности к вещам, к приобретениям. Большинство людей привыкли жить для себя и поэтому, даже тогда, когда они становятся верующими им трудно что-то посвящать Богу, хотя они и понимают, что всё что они имеют, они получили от Бога. Известный проповедник прошлого столетия, Тозер писал об этом:

В средоточии человеческого сердца находятся крепкие, жилистые корни подшей жизни, которая по природе своей стремиться обладать, обладать, и обладать... мир вещей пустил такие глубокие корни в наши сердца, что и малого корешка мы не можем вырвать и не умереть.... Дары Божьи заняли место Бога и нормальный порядок вещей обратился в хаос вследствие этой чудовищной подмены.[[3]](#footnote-4)

 В этом уроке мы будем говорить об ответственности, которая лежит на каждом человеке. Это ответственность управляющего, которому Бог вверил в пользование время, способности и материальные ресурсы для того, чтобы каждый из нас вложил эти ресурсы для достижения Его целей.

1. **Общие принципы материального служения**
	1. **Абсолютный статус Бога**

Наше служение Богу начинается с того, что мы признаём Бога как абсолютного Господина нашей жизни, которому принадлежит всё, что мы имеем.

***Исаия 66:1-2*** *1 Так говорит Господь: небо - престол Мой, а земля - подножие ног Моих; где же построите вы дом для Меня, и где место покоя Моего?2 Ибо все это соделала рука Моя, и все сие было, говорит Господь*

* 1. **Любовь христианина к Богу**

Первым признаком возрождения в сердце христианина является его искренняя любовь к Богу, которая выражает себя на практике в посвящении всей жизни Богу.

Марка 12:29 «Иисус отвечал ему: первая из всех заповедей: слушай, Израиль! Господь Бог наш есть Господь единый; 30 и возлюби Господа Бога твоего всем сердцем твоим, и всею душею твоею, и всем разумением твоим, и **всею крепостию твоею**,-- вот первая заповедь! 31 Вторая подобная ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя. Иной большей сих заповеди нет».

Материальное служение это один из элементов практического выражения исполнения первой заповеди

* От рабства Диаволу
* На служение Богу

Материальное служение – это прямая возможность быть соучастником Божьего дела во вселенной.

Жертвуя Богу, мы вкладываем в созидание Царствия Небесного

* Жертвенность является частью Божьей природы, ясно выраженной в личности Иисуса Христа

 Ин.3:16; 1Ин.4:10;

* Жертвенность христиан является одним из способов выражения Божественной природы в их жизни.

 2Кор.9:8-15; 1Пар.29:8-13

* 1. **Практика материального служения в Ветхом Завете**

Материальное служение было одной из основных форм выражения посвящённости народа Израильского Богу в Ветхом Завете

Повеление о материальном служении

Втор 12:5 «... но к месту, какое изберет Господь, Бог ваш, из всех колен ваших, чтобы пребывать имени Его там, обращайтесь и туда приходите, 6 и туда приносите всесожжения ваши, и жертвы ваши, и десятины ваши, и возношение рук ваших, и обеты ваши, и добровольные приношения ваши, и первенцев крупного скота вашего и мелкого скота вашего»;

Нарушение законов о материальном служении было одной из причин Божьего наказания Израиля пр. Малахия 3:6-12

Мал 3:7 «Со дней отцов ваших вы отступили от уставов Моих и не соблюдаете их; обратитесь ко Мне, и я обращусь к вам, говорит Господь Саваоф. Вы скажете: „как нам обратиться?" 8 Можно ли человеку обкрадывать Бога? А вы обкрадываете Меня. Скажете: „чем обкрадываем мы Тебя?" Десятиною и приношениями. 9 Проклятием вы прокляты, потому что вы-- весь народ- обкрадываете Меня. 10 Принесите все десятины в дом хранилища, чтобы в доме Моем была пища, и хотя в этом испытайте Меня, говорит Господь Саваоф: не открою ли Я для вас отверстий небесных и не изолью ли на вас благословения до избытка»?

* 1. **Практика материального служения в Новом Завете**

Материальное служение было важной частью служения церкви в Новом Завете.

* + 1. Материальное служение в Иерусалимской церкви

Жертвовали всё что имели - Деян. 2:44-45, 4:34-35

* + 1. Материальное служение в других церквях

2 Кор 9:6 «При сем скажу: кто сеет скупо, тот скупо и пожнет; а кто сеет щедро, тот щедро и пожнет. 7 Каждый [уделяй] по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог. 8 Бог же силен обогатить вас всякою благодатью, чтобы вы, всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело, 9 как написано: расточил, раздал нищим; правда его пребывает в век».

В Библии очень много сказано о материальных средствах и о нашем должном отношении к ним.

1. **Правильный подход к материальному служению**
2. **Библейское отношение к труду**

Прежде всего научитесь трудиться и не быть ленивыми.

**Еф. 4:*28*** *Кто крал, вперед не кради, а лучше трудись, делая своими руками полезное, чтобы было из чего уделять нуждающемуся.*

**2 Фес. 3:10-12** «*Ибо когда мы были у вас, то завещевали вам сие: если кто не хочет трудиться, тот и не ешь. 11 Но слышим, что некоторые у вас поступают бесчинно, ничего не делают, а суетятся. 12 Таковых увещеваем и убеждаем Господом нашим Иисусом Христом, чтобы они, работая в безмолвии, ели свой хлеб»*

Притчи 6:6 «Пойди к муравью, ленивец, посмотри на действия его, и будь мудрым. 7 Нет у него ни начальника, ни приставника, ни повелителя; 8 но он заготовляет летом хлеб свой, собирает во время жатвы пищу свою. 9 Доколе ты, ленивец, будешь спать? когда ты встанешь от сна твоего? 10 Немного поспишь, немного подремлешь, немного, сложив руки, полежишь: 11 и придет, как прохожий, бедность твоя, и нужда твоя, как разбойник».

1. **Библейское отношение к средствам**

1 Тим 6:6-10 «6 Великое приобретение - быть благочестивым и довольным. 7 Ибо мы ничего не принесли в мир; явно, что ничего не можем и вынести из него. 8 Имея пропитание и одежду, будем довольны тем. 9 А желающие обогащаться впадают в искушение и в сеть и во многие безрассудные и вредные похоти, которые погружают людей в бедствие и пагубу; 10 ибо корень всех зол есть сребролюбие, которому предавшись, некоторые уклонились от веры и сами себя подвергли многим скорбям.»

1. **Библейские цели материального служения**
2. Наша жертвенность является одним из способов выражения нашей любви к Иисусу Христу.
	* 1. 2Кор.8:8
3. Материальное служение - это инвестиции в вечные сокровищницы, оно помогает нам сконцентрироваться на богатствах вечности вместо того, чтобы прилепляться к тленному богатству этого мира.
	* 1. Фил.4:17; Мф.6:19-21
4. Приоритетное отношение к материальному служению указывает на то, что Бог занимает первое место в вашей жизни.
	* 1. Исх.22:29-30, 13:12-13, 34:19-20, 26
5. Жертвенность указывает на ваше доверие Богу в том, что Он благословит вас во всех отношениях, а не только в том, что вы Ему отдаёте. Если вы отдаете Богу остатки от ваших доходов, то это указывает на ваше недоверие Ему.
	* 1. Пр.3:9-10
6. **Библейские характеристики материального служения.**
	* + 1. **Материальное служение должно быть жертвой**

Мк. 12:40 41 *И сел Иисус против сокровищницы и смотрел, как народ кладет деньги в сокровищницу. Многие богатые клали много. 42 Придя же, одна бедная вдова положила две лепты, что составляет кодрант. 43 Подозвав учеников Своих, Иисус сказал им: истинно говорю вам, что эта бедная вдова положила больше всех, клавших в сокровищницу, 44 ибо все клали от избытка своего, а она от скудости своей положила все, что имела, все пропитание свое.*

* + - 1. **Материальное служение должно делаться от сердца**

 2 Кор. 9:7 *7 Каждый уделяй по расположению сердца, не с огорчением и не с принуждением; ибо доброхотно дающего любит Бог. 8 Бог же силен обогатить вас всякою благодатью, чтобы вы, всегда и во всем имея всякое довольство, были богаты на всякое доброе дело, 9 как написано: расточил, раздал нищим; правда его пребывает в век.*

* + - 1. **Жертвовать должен каждый**

1 Кор. 16:2 *«В первый день недели* ***каждый из вас*** *пусть откладывает у себя»*

* + - 1. **Жертвовать нужно лучшее**

Мал. 1:8 *И когда приносите в жертву слепое, не худо ли это? или когда приносите хромое и больное, не худо ли это? Поднеси это твоему князю; будет ли он доволен тобою и благосклонно ли примет тебя? говорит Господь Саваоф. 9 Итак молитесь Богу, чтобы помиловал нас; а когда такое исходит из рук ваших, то может ли Он милостиво принимать вас? говорит Господь Саваоф.*

* + - 1. **Жертвовать нужно «по достатку»**

Жертвуйте исходя из того, как Бог благословил вас. Не сравнивайте ваши пожертвования с пожертвованиями других, просто жертвуйте столько, сколько вы способны посвятить Богу от сердца.

1Кор.16:2 В первый день недели каждый из вас пусть отлагает у себя и сберегает, сколько позволит ему состояние;

2Кор.8:11 Совершите же теперь самое дело, дабы, чего усердно желали, то и исполнено было по достатку. 12 Ибо если есть усердие, то оно принимается смотря по тому, кто что имеет, а не по тому, чего не имеет.

* + - 1. **Жертвовать нужно регулярно**

1 Кор 16:1 «При сборе же для святых поступайте так, как я установил в церквах Галатийских. 2 В первый день недели каждый из вас пусть отлагает у себя и сберегает, сколько позволит ему состояние, чтобы не делать сборов, когда я приду».

* + - 1. **Жертвовать нужно «на дело Божье»**

Материальное служение имеет одной из своих основных задач поддержку тех дел, которые Бог осуществляет на земле. Христиане – это Божьи управители, которые получили от Бога определённые таланты, время, здоровье, финансы и другие возможности для того, чтобы мы вложили их для достижения Его целей.

Поместная церковь обладает приоритетом в материальном служении по следующим причинам:

* + Поместная церковь является основной структурой созданной Иисусом Христом, через которую Он выполняет свою миссию в мире, (Мф. 16:18).
	+ Созидание церкви – это основная задача каждого христианина, так как церковь несёт ответственность практически за все виды служения, осуществляемые Богом на земле сегодня –
		1. Проповедь слова Божьего (1 Тим 5:17-18)
		2. Забота о духовном развитии членов церкви (Еф. 4:11-16; Евр. 13:17)
		3. Распространение Евангелия (Фил 4:15-16)
		4. Оказание помощи нуждающимся (Деян. 11:28-30)
1. Основные вопросы.

А. Как я могу быть уверен, что я жертвую на правильные проекты, и что мои деньги и время используются так, как хочет Бог?

1. Осуществляйте ваше служение (время, служение и деньги), через поместную церковь. Поместная церковь, - это Божья структура, предназначенная для совершения Его миссии в мире и несущая ответственность перед Ним.
2. В каждой поместной церкви должна существовать структура подотчётности, которая позволяет быть уверенными что финансовые и имущественные решения принимаются правильно и эффективно.

2 Кор.8:18-21

В. Что я должен делать сейчас?

1. Молитесь Богу, чтобы научиться жертвенному характеру Иисуса Христа.
2. Научитесь организованности и прилежанию во всяком деле
3. Сделайте материальное служение в вашей церкви приоритетом в вашем распределении средств.
4. Молитесь об общем развитии церкви, чтобы в доме Божьем было всё необходимое для осуществления Божьего дела.

ЗАМЕТКИ

ЖЕРТВЕНОСТЬ

1. Перечислите четыре Библейских причины, на основании которых христиане должны посвящать Богу свои ресурсы:

А

Б.

В.

Г.

2. Перечислите, пожалуйста, семь Библейских характеристик христианской жертвенности

3. В первую очередь христианин должен жертвовать своё время, служение и финансы поместной церкви. Кратко объясните, почему это утверждение верно?

4. Перечислите четыре сферы, в которых ваши пожертвования должны быть использованы поместной церковью. Приведите Библейские ссылки для каждого пункта.

 А.

 Б.

 В.

 Г.

**КЛЮЧЕВЫЕ СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* 2КОРИНФЯНАМ 9:6-8 \***

**\* МАТФЕЯ 6:19-21\***

**\* МАЛАХИИ 3:10 \***

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**ПОГИБШИЙ МИР**

УРОК №15

**“Какое отношение имею я к погибшему миру, как христианин?”**

 Библия очень ясно представляет мировую систему, как противостоящую вечным Божиим целям. Слово Божие повелевает Божиим детям отделиться от этой мировой системы. В то же самое время мы ответственны за проповедь Евангелия погибшим людям, живущим в этом мире, и приобретении их для Христа.

 Цель этого урока показать нам как жить сбалансированной и твердой жизнью в этом мире, оказывая влияние на живущих в нем людей, приобретая их для Христа, и при этом самим не подвергаясь злому влиянию мира.

1. Мы обязательно будем испытывать противостояние этого мира, если мы живем для Иисуса Христа.

А. Нам будут противостоять, потому что Иисус также испытывал противостояние.

 Ин.15:18-21

Б. Нам будут противостоять только в том случае, если мы живем для Христа. Если же мы живем в ногу с миром, то мы будем жить без всяких проблем со стороны мира.

2Тим.3:12

1. Противостояние приходит с очень разных, и часто неожиданных сторон.

А. Это противостояние придет со стороны самых близких нам людей, тех, кто знает нас очень хорошо – это наши друзья, семья, сотрудники по работе и знакомые.

 Мф.10:35-36; Ин.1:11; Мк.6:4

Б. Это противостояние придет со стороны неверующих людей этого мира. Два духовных мира никогда не были и никогда не будут в дружбе.

 Гал.4:29

В. Это противостояние придет со стороны общества, в котором мы живем. Природа и курс настоящей мировой системы направлены против Бога. Это противостояние очень искусно и незаметно проявляется через средства массовой информации (пресса, телевидение, радио и т.д.). Мы должны оценивать эти явления в свете Слова Божьего.

 1Ин.2:15-17; Иак.4:4

 Г. Это противостояние придет непосредственно от сатаны.

 2Кор.4:3-4

1. Он наш враг.

1Пет.5:8

1. Он постоянно **работает** в неверующих людях.

Еф.2:2

1. Как мы можем преодолеть это противостояние.

А. Давая мягкий ответ и избегая вражды всегда, когда это возможно.

 Пр.15:1; Рим.12:18

Б. Угождая Богу нашей жизнью.

 Пр.16:7

В. Имея упование на Бога.

 1Ин.5:4-5

Г. Любя наших врагов и помогая им. Иисус Христос любил Своих врагов настолько сильно, что пошел на смерть ради них, тогда как Он не был обязан это делать. Мир не может понять такую любовь, но те кто ищет правду будут привлечены этой любовью.

 Рим.12:14, 20-21

 Д. С чистыми мотивами молясь за наших врагов.

 Мф.5:44

Е. Находясь в добрых сообществах. Развивая отношения с теми, кто любит Бога, и желает Ему служить.

 Пр.13:20; 1Кор.15:33

 Ж. Постоянно погружаясь в Слово Божие.

 Рим.12:1-2

1. Какой образец христианской жизни должны мы показывать окружающему миру.

А. Они должны знать, что мы любим Бога не из наших слов, но из нашей жизни.

 1Кор.8:3

Б. Наш стиль жизни должен свидетельствовать о нашем отделении от мира, а также наше поведение должно быть добрым свидетельством для окружающих.

 2Кор.6:14-18; 1Пет.2:9

В. Они должны видеть нас, как людей умеренных во всем, но не настолько необычных, чтобы мы не потеряли от этого нашего влияния на них. Это может включать в себя нашу одежду – умеренно, но не странно.

 Фил.4:5; 1Кор.9:22

Г. Они должны видеть нас, как честных и открытых людей во всех отношениях.

 2Кор.8:21; Рим.12:17

 Д. Они должны видеть в нас живое свидетельство благодати Божией.

 Фил.2:14-15

 Е. Они должны видеть нас, как имеющих “доброе свидетельство.”

 1Тим.3:7; Кол.4:5-6

1. Каково наше место в этом мире.

А. Мы являемся странниками в чужой земле.

 Евр.11:13; 1Пет.2:11

 Б. Наш дом на небесах.

 Еф.2:6; Фил.3:20

 В. Наша задача – приобретать погибших для Иисуса Христа.

 Деян.1:8; Мф.28:18-20

1. Основные вопросы: Какова моя ответственность перед моим земным правительством?

А. Правительство – это одна из трех структур утвержденных Богом. Другие две – это семья и церковь. Все правительства на земле, контролируемы сатаной (Лук.4:5-6) и поэтому они в сути своей против Бога. Однако, мы все же обязаны подчиняться утверждению Божию.

 Рим.13:1-2

Б. Если мы делаем законные вещи, то у нас нет причин для страха. Мы получим похвалу от Бога за жизнь в соответствии с законом.

 Рим.13:3-5

 В. Мы должны платить правительству, то что требуется законом.

 Рим.13:6-7; Мф.17:24-27; 22:15-22

 Г. Мы должны починяться постановлениям правительства.

 1Пет.2:13-15

Д. Мы должны почитать тех, кто наделен властью, даже если они злы, но мы не должны участвовать в их зле. Необходимо вручить Господу любую враждебную ситуацию в нашей жизни и позволить Ему вывести нас из нее.

1Пет.2:17-23 – когда Петр писал эти слова, в Римской империи царствовал император Нерон, вероятно самый злой правитель, которого когда либо имела Римская империя.

Е. Необходимо понимать, что мы не можем узаконить моральные принципы или изменить человечество через политические акции. Каждый человек по своей природе полностью погибший и греховный. Он может быть изменен только индивидуально изнутри, через спасительную веру в Господа Иисуса Христа.

 Тит.2:14

**ЗАМЕТКИ**

**ПОГИБШИЙ МИР**

УРОК №15

1. Как христианин ты встретишь некоторое противостояние от этого мира. Почему это будет происходить?

А.

Б.

1. Перечисли источники противостояния, которые встретятся тебе.

А.

Б.

В.

Г.

1. Бог дал нам методы, как мы можем преодолевать это противостояние. Коротко объясни, как следующие места Писания могут помочь тебе в этом.

А. Пр.15:1

Б. Пр.16:7

В. 1Ин.5:4-5

Г. Рим.12:20-21

Д. Мф.5:44

Е. Пр.13:20

Ж. Рим.12:2

1. Когда неверующие люди смотрят на нашу жизнь, то что они должны видеть?

А.

Б.

В.

Г.

Д.

Е.

1. Каково должно быть твое отношение к погибшему миру?

А.

Б.

В.

1. Перечисли три структуры утвержденные Богом для людей на земле.

А.

Б.

В.

1. Как христиане мы имеем определенную ответственность перед нашим правительством. Перечисли основные четыре стороны этой ответственности.

А.

Б.

В.

Г.

1. Множество “христианских” групп сегодня пытаются поднять моральный уровень нашего общества, через создание определенных законов. Почему этот процесс не работоспособен?
2. Коротко объясни основную цель этого урока.

**СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

\* 2 ТИМОФЕЮ 3:12 \*

\* 1 ИОАННА 2:15-16 \*

\* 1 КОРИНФЯНАМ 8:3 \*

Некоторые, популярные на сегодняшний день среди христиан взгляды, говорят что:

1. Христиане должны быть полностью отделены от погибших людей.
2. Я не должен НИЧЕГО делать, для того чтобы люди небыли расстроены из-за меня.
3. Наилучший путь преодолевать противостояние мира – это агрессивный ответ.

Из Библейских принципов изученных в этом уроке, вы можете понять, что эти убеждения ложны, а также вы можете понять, почему они таковы.

Напишите любые вопросы, которые у вас есть относительно тем изученных в этом уроке.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**УРОК №16**

**СУДИЛИЩЕ ХРИСТОВО.**

“БУДЕТ ЛИ ДЕНЬ СУДА ДЛЯ ХРИСТИАН, И В ЧЕМ Я МОГУ БЫТЬ ОБВИНЕН В ЭТОТ ДЕНЬ?”

 Христианская жизнь – это набор парадоксальных истин. Библия говорит, что Божьи пути не наши пути, потому что человек смотрит на внешность, тогда как Бог смотрит на сердечное отношение и действует в духовной реальности. Если мы желаем эффективно служить Богу, то мы должны сосредоточить наше внимание на духовной реальности вместо сосредоточенности на физическом мире. Наша жизнь только тогда будет иметь смысл, цель и значение, когда она будет проходить в духовной реальности и будет сосредоточена на вечных ценностях.

 Этот урок предназначен для того, чтобы удерживать нашу сосредоточенность на вечных ценностях через ясное понимание нашей подотчетности Господу Иисусу Христу, как Его служителей.

1. Понимание природы “судилища Христова”.

А. Каждый человек, кто когда либо жил на земле обязательно встречается с судом.

 Притчи 29:26; Евр.9:27

Б. Осуждение за грех произошло на Голгофе. Через нашу веру в Иисуса Христа, мы не страшимся суда за наши грехи, потому что Он понес наше осуждение на Себе.

 1Пет.2:24; 2Кор.5:21; Гал.3:13

В. У Судилища Христова произойдет оценка нашего служения Ему.

 2Кор.5:10; Рим.14:10

1. Понимание того, за что мы будем судимы пред Судилищем Христовым.

А. Мы будем судимы за нашу работу, совершенную нами, как служителями Иисуса Христа.

 1Кор.3:11-15

Б. Наша работа будет оценена по ее качеству, а не количеству.

1. “…каково оно есть” (какого качества)

1Кор.3:13

1. Почтение и послушание более важны, чем чувства и эмоции. Если совершается верная работа, то верное отношение придет естественным образом и таким образом далее будут развиваться верные взаимоотношения

1Фес.2:4; Еф.6:6

1. Бог испытывает наши сердца, поручая нам выполнение определенных задач.

1Цар.29:17,19; Иер.17:10; Отк.2:23

1. Понимание негативных последствий Судилища Христова.

А. Возможны стыд и урон.

1. Говоря о Судилище Христовом во 2Кор.5:11, Павел сказал, что “страх Господень” будет мотивировать нас служить Ему и убеждать других. Христианин может абсолютно не бояться того, что он попадет в ад, но есть некоторые вещи, которых необходимо остерегаться, так как они имеют непосредственное отношение к Судилищу Христову.
2. Некоторые христиане будут найдены:

а. В стыде, так как при пришествии Господнем они не будут найдены, как живущие для Него.

 1Ин.2:28

б. Несущими потери, так как их дела были временны и не совершались для вечности.

 1Кор.3:15

в. Потерявшими награду, так как они предпочитали жизнь в грехе жизни для Христа.

 2Кор.5:10; Гал.6:7-8

 Б. Показное христианство и притворство обманчивы.

1. Не будьте, обмануты показным христианством, ни в вашей жизни, ни в жизни других людей. Многие люди имеют только вид служителей Господних.

Лук.16:15; 1Кор.1:27-31

1. Старайтесь искать небесное вознаграждение вместо земного. Имена настоящих Господних служителей будут провозглашены пред судилищем Христовым.

Мф.6:19-20; Кол.3:1-4

1. Понимание того, какие награды будут вручаться перед Судилищем Христовым.

Мы можем увидеть примеры наград доступных пред Судилищем Христовым, изучая пять венцов описанных в Новом Завете:

А. Венец Праведности – 2Тим.4:8 – дан тем, кто возлюбил явление Господа Иисуса Христа.

1. Библия заканчивается этими словами – “гряди Господи Иисусе”

Отк.22:20

1. Наше первостепенное желание должно быть всегда пребывать с Господом Иисусом.

Фил.1:23-24

1. Мы не можем любить явление Иисуса Христа, если мы не можем вместе с Павлом сказать: “подвигом добрым я подвизался, течение совершил, веру сохранил”.

2Тим.4:7

 Б. Венец Жизни – Отк.2:10 – венец мучеников.

1. В Иак.1:12 мы можем видеть, что этот венец также дан тем, кто переносит искушения.
2. Это одинаковый венец с венцом мучеников, потому что мы перенесли испытание, умирая для себя.

Рим.6:6-11

В. Нетленный венец – 1Кор.9:25 – он дается за воздержание или выдержку

1. Контекст 1Кор.9:18-27 имеет дело с воздержанием во всех отношениях (физически, умственно и духовно), чтобы быть свидетельством для окружающих.
2. Это может быть сбалансировано, если мы помним о наших немощах, через которые прославляется Бог. Павел, великолепный пример этому.

2Кор.12:7-10

 Г. Венец радости – 1Фес.2:19 – венец побеждающих душ.

1. Этот венец дан людям, которые приобрели других людей для Иисуса Христа.

Фил.4:1

1. Этот венец назван венцом радости, потому что спасение каждого человека производит радость на небе.

Лук.15:7

Д. Венец славы – 1Пет.5:4 – венец пастырей. Дан тем, кто “пасет” людей или учит их в Слове Божием.

1. Новый Завет очень ясно говорит, что не только проповедники, но ВСЕ спасенные люди должны активно изучать Слово Божие.

Еф.4:11-16

1. Эта награда требует великой мудрости, которая может быть получена только через Слово Божие.

Пр.4:7-9

1. Основные вопросы: Почему я должен быть озабочен “Судилищем Христовым”?

А. Ожидание второго пришествия Иисуса Христа – это одна из наиболее практических доктрин для жизни по Библии каждый день. Обрати внимание на то, как много практических сторон нашего характера производит сосредоточенность на втором пришествии Господа Иисуса Христа. Это описано в последующих стихах:

1. Терпение.

Иак.5:7-8; 2Фес.3:5

1. Мир

1Фес.4:13-18

1. Радость

1Фес.2:19

1. Святость

1Фес.3:13; 1Ин.3:1-3

1. Доверие

Фил.1:6; 1Ин.2:28

1. Усердие в служении

2Тим.4:1-8

1. Праведную жизнь

Тит.2:11-14

1. Веру, даже в трудные времена

1Пет.1:5-7

Б. Награды, которые ты получаешь на земле, все временны и все они исчезнут. Награды же, которые ты получишь пред Судилищем Христовым, вечны и останутся с тобой навсегда.

 2Кор.4:17-5:4

В. Через постоянное осознание реальности Судилища Христова, естественным образом, у тебя появится желание более угождать Богу, чем людям. Развитие такого отношения – это наиболее верный путь, чтобы держать под контролем критицизм и противостояние.

 2Кор.5:6-9; 1Кор.7:23

ЗАМЕТКИ

**СУДИЛИЩЕ ХРИСТОВО**

**УРОК №16**

1. Какая группа людей будет судима перед Судилищем Христовым?
2. Что в нашей жизни будет оцениваться перед Судилищем Христовым?

А.

Б.

1. Есть некоторые вещи, относительно Судилища Христова, которых нам необходимо остерегаться. Перечисли их.

А.

Б.

В.

1. В тот день будут открыты верные служители Иисуса Христа, а также менее искренние. Какие два принципа необходимо нам помнить относительно этого? Приведи места Писания для каждого из них.

А.

Б.

1. Там будут даны награды для тех, кто будут найдены верными в их служении Господу Иисусу Христу. Перечили пять венцов и коротко опиши за что они будут даны.

А.

Б.

В.

Г.

Д.

1. Когда христианин фокусирует свое внимание на втором пришествии Господа Иисуса Христа, то в нем развиваются некоторые важные черты характера. Перечисли их.

А.

Б.

В.

Г.

Д.

Ж.

З.

Е.

1. В чем разница между наградами, которые ты получаешь на земле и наградами получаемыми перед Судилищем Христовым?
2. Какую наибольшую пользу в твоей жизни приносит постоянная сосредоточенность на втором пришествии Господа Иисуса Христа?
3. Коротко объясни основную цель этого урока.

**СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

 \* 2 КОРИНФЯНАМ 5:8-9 \*

\* 1 ИОАННА 2:28 \*

\* ЛУКИ 16:15 \*

\*\*\* Во многих церквях сегодня, популярны учения говорящие что:

1. Бог будет судить христиан за их грехи.
2. Христиане будут судимы за их сердечное отношение к Иисусу Христу независимо от праведных дел.
3. Все наши награды и потери мы получаем в этой жизни.

Из Библейских принципов изученных в этом уроке, вы можете понять, что эти убеждения ложны, а также вы можете понять, почему они таковы.

Напишите любые вопросы, которые у вас есть относительно тем изученных в этом уроке.

БИБЛЕЙСКОЕ УЧЕНИЧЕСТВО

**ОТНОШЕНИЕ К ОБЩЕСТВУ И ЕГО СИСТЕМЕ АВТОРИТЕТОВ**

УРОК №17

**“Каково должно быть мое отношение к различным уровням существующей власти?”**

 Учитывая, что Библия является абсолютным авторитетом буквально во всем, с чем нам приходится сталкиваться в жизни, не удивительно, что она очень много говорит о нашем отношении к земным властям и авторитетам. К этому относятся люди, занимающие положение власти в различных сферах нашей жизни – школа, работа, государственная власть и т.д. Жизнь каждого человека достаточно тесно соприкасается с вышеперечисленными сферами. Поэтому, для каждого христианина очень важно научиться формировать правильное отношение к этой сфере своей ответственности.

Скорее всего, у каждого из вас когда-то возникал вопрос: обязательно ли христианам подчиняться законам государства или правилам работодателя, ведь их царство не от мира сего. Библия просвещает и эту важную сферу, представляя нам верное руководство для практических действий в сфере отношения к власти и власть имущим.

Задача данного урока в том, чтобы помочь христианам быть такими работниками и гражданами, какими их хочет видеть Бога.

1. **Главная цель и смысл жизни христиан**

Наша жизнь определяется тем, что она полностью посвящена Иисусу Христу, Его Слову и интересам Его Царства здесь на земле. Поэтому, наше отношение к власть имущим должно определяться Словом Иисуса Христа.

А. Задача Христиан – провозглашать Божьи совершенства среди грешного мира.

**Мф 6:9-10**  9 Молитесь же так: Отче наш, сущий на небесах! да святится имя Твое; 10 да приидет Царствие Твое; да будет воля Твоя и на земле, как на небе;

**1 Петра 2:9**  9 Но вы-- род избранный, царственное священство, народ святой, люди, взятые в удел, дабы возвещать совершенства Призвавшего вас из тьмы в чудный Свой свет;

Бог открывает своим детям свой высший смысл существования людей на земле. Уподобляясь Ему в своей жизни, христиане становятся способными отражать Его качества среди людей живущих по принципам мира.

**Еф 2:2-3**  2 в которых вы некогда жили, по обычаю мира сего, по [воле] князя, господствующего в воздухе, духа, действующего ныне в сынах противления, 3 между которыми и мы все жили некогда по нашим плотским похотям, исполняя желания плоти и помыслов, и были по природе чадами гнева, как и прочие,

Б. Живя на земле, Христиане живут по законам Божьим, которые являются для них приоритетом.

**Деян 5:29**  29 Петр же и Апостолы в ответ сказали: должно повиноваться больше Богу, нежели человекам.

Христианин – это тот человек, который посвятил свою жизнь Иисусу Христу. Поэтому служение Христу и верность Ему и Его Слову, представляют собой главный приоритет для него. Достижение Божьих целей в жизни – самое радостное состояние, которое может иметь настоящий христианин.

В. Цель правильной жизни христиан – в том, чтобы быть светом для неверующих

**1 Петра 2:11-12**  11 Возлюбленные! прошу вас, как пришельцев и странников, удаляться от плотских похотей, восстающих на душу, 12 и провождать добродетельную жизнь между язычниками, дабы они за то, за что злословят вас, как злодеев, увидя добрые дела ваши, прославили Бога в день посещения.

Бог устроил мир так, что Его дети, те кто знает Его лично являются основными свидетелями о Нём для греховного мира. Каждый аспект нашей жизни является инструментом, посредством которого Бог являет Себя неверующим.

1. **Система авторитетов установленных Богом.**

Одно из самых важных качеств, отличающих детей Божьих от людей мирских в том, что истинно верующие люди признают систему авторитетов, установленную Богом на земле.

Проблема неверующих людей в том, что они ставят себя окончательным авторитетом и не желают признавать установленные Богом авторитеты. Большинство из них считаются с внешними авторитетами только тогда, когда у них нет другого выхода.

Библия открывает систему авторитетов, в которой должен существовать человек.

А. Самым высшим авторитетом является Бог и Его Слово

**Исх. 20:2-3**  2 Я Господь, Бог твой, Который вывел тебя из земли Египетской, из дома рабства; 3 да не будет у тебя других богов пред лицем Моим.

**Рим 11:33-36**  33 О, бездна богатства и премудрости и ведения Божия! Как непостижимы судьбы Его и неисследимы пути Его! 34 Ибо кто познал ум Господень? Или кто был советником Ему? 35 Или кто дал Ему наперед, чтобы Он должен был воздать? 36 Ибо все из Него, Им и к Нему. Ему слава во веки, аминь.

Основная истина Библии заключается в том, что Бог является абсолютным и суверенным Владыкой, которому подчинено всё.

Его власть распространяется на всё на небе, на земле и в преисподней.

**Кол 1:16-17**  16 ибо Им создано всё, что на небесах и что на земле, видимое и невидимое: престолы ли, господства ли, начальства ли, власти ли,-- все Им и для Него создано; 17 и Он есть прежде всего, и все Им стоит.

Первая проблема неверующего человека в том, что он отрицает абсолютную Божью власть или же не желает ей подчиниться.

Стать верующим – это значит признать, что Бог абсолютно добрый, абсолютно умный, абсолютно справедливый, абсолютно могущественный, абсолютно праведный, святой, любящий, вечный, являющийся Автором и Владыкой человека. Поэтому Бог имеет право на то, чтобы распоряжаться нашей жизнью. И Его воля всегда будет наилучшим решением в человека в любой ситуации.

Это значит, что Бог должен иметь наивысший приоритет в нашей жизни. Наша верность и преданность должны быть, прежде всего, посвящены Богу, Его Слову и Его воле.

Приоритетное отношение к Богу помогает человеку правильно определять его отношения к окружающему его обществу и его структурам.

Б. Второй уровень авторитетов – авторитеты в семье

Бог устроил общество так, что Он делегирует часть своей власти и авторитета определённым людям или структурам в обществе. Власть каждого из этих авторитетов имеет свой источник в Боге и подчинена Ему.

Первой ступенью авторитетов, после авторитета Бога является авторитет семьи.

Библия представляет чёткое учение о системе авторитетов внутри семьи:

**1 Кор 11:3**  3 Хочу также, чтобы вы знали, что всякому мужу глава Христос, жене глава-- муж, а Христу глава-- Бог.

**Еф 6:1-3**  Дети, повинуйтесь своим родителям в Господе, ибо сего [требует] справедливость. 2 Почитай отца твоего и мать, это первая заповедь с обетованием: 3 да будет тебе благо, и будешь долголетен на земле.

Бог установил, что муж и отец в семье является главой. Он несёт ответственность за семью перед Богом и является авторитетом для жены и детей.

Родители, включая мужа и жену, несут ответственность за детей и являются авторитетом для них.

Поэтому, после Божьего авторитета главным авторитетом для детей являются родители, для жены – муж.

Так как авторитет Бога выше авторитета мужа и родителей, дети и жёны призваны повиноваться отцам и мужьям «в Господе». Это значит, что в случае если мужья и отцы требуют чего-то, прямо противоречащего Божьему слову, дети и жёны должны выбирать повиновение Богу.

Очень важно подчеркнуть, что это положение не может быть оправданием нежелания детей и жён признавать систему авторитетов установленную Богом. Речь идёт только о ситуациях, когда повеления мужа или отца явно противоречит Библии и не позволяет жене или детям подчиняться Богу (например, когда отец заставляет ребёнка воровать или вовлекает в аморальные действия и т.д.).

Посвящённость семье и обязанностям внутри семьи занимает второе место в системе приоритетов установленных Богом. Она подчинена только личной верности Богу.

Приоритетность авторитетов: Бог – семья...

В. Третий уровень авторитетов – это авторитет Церкви

Церковь, представляет собой сферу, в которой дети Божьи растут и совершенствуются, учась Божьему Слову и служа друг другу. Преданность поместной церкви, верность её служителям и друг другу играет очень важную роль в жизни христиан.

Поместная церковь обладает определённой структурой управления, установленной Богом. Эта структура включает в себя существование специальной группы зрелых людей, качества которых описаны в 1 Тим 3:1-13, Титу 1:6-9 и 1 Петра 5:1-4.

**Евр 13:17**  17 Повинуйтесь наставникам вашим и будьте покорны, ибо они неусыпно пекутся о душах ваших, как обязанные дать отчет; чтобы они делали это с радостью, а не воздыхая, ибо это для вас неполезно.

**1 Петра 5:5**  5 Также и младшие, повинуйтесь пастырям; все же, подчиняясь друг другу, облекитесь смиренномудрием, потому что Бог гордым противится, а смиренным дает благодать.

Власть и авторитет служителей церкви ограничены Священным Писанием. Хотя служители могут давать советы и рекомендации по самым разным вопросам жизни, они не обладают властью в тех сферах, которые выходят за рамки прямого учения Библии.

Приоритетность авторитетов: Бог – семья – церковь ...

Г. Четвёртый уровень авторитетов – авторитет гражданской власти

Бог установил земное правительство по причине греховного разложения людей. Земное правительство должно предохранять общество от окончательного разрушения и взаимного уничтожения людьми друг другом.

Первое свидетельство о земном правительстве

**Быт 9:6**  6 кто прольет кровь человеческую, того кровь прольется рукою человека: ибо человек создан по образу Божию;

Учение Нового Завета о правительстве

**Рим 13:1-7**  Всякая душа да будет покорна высшим властям, ибо нет власти не от Бога; существующие же власти от Бога установлены. 2 Посему противящийся власти противится Божию установлению. А противящиеся сами навлекут на себя осуждение. 3 Ибо начальствующие страшны не для добрых дел, но для злых. Хочешь ли не бояться власти? Делай добро, и получишь похвалу от нее, 4 ибо [начальник] есть Божий слуга, тебе на добро. Если же делаешь зло, бойся, ибо он не напрасно носит меч: он Божий слуга, отмститель в наказание делающему злое. 5 И потому надобно повиноваться не только из [страха] наказания, но и по совести. 6 Для сего вы и подати платите, ибо они Божии служители, сим самым постоянно занятые. 7 Итак отдавайте всякому должное: кому подать, подать; кому оброк, оброк; кому страх, страх; кому честь, честь.

**1 Петра 2:13-17**  13 Итак будьте покорны всякому человеческому начальству, для Господа: царю ли, как верховной власти, 14 правителям ли, как от него посылаемым для наказания преступников и для поощрения делающих добро,-- 15 ибо такова есть воля Божия, чтобы мы, делая добро, заграждали уста невежеству безумных людей,-- 16 как свободные, не как употребляющие свободу для прикрытия зла, но как рабы Божии. 17 Всех почитайте, братство любите, Бога бойтесь, царя чтите.

Христианин должен стремиться искренне и от сердца повиноваться гражданским властям и стараться честно исполнять все государственные законы и постановления во всех ситуациях, где они не заставляют его нарушать верность Богу и Его Слову.

История говорит о многих случаях, когда государственные власти преследовали христиан за их верность Богу. В каком-то смысле, философия людей мира непримирима с философией Христа и христиан.

**2 Timothy 3:12**  12 Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы.

**1 Иоанна 2:14-15**

Вместе с тем как пострадать за Христа является большой привилегией, христиане должны быть очень внимательны, что они действительно страдают за Христа, а не по каким-то другим причинам.

**1 Петра 4:15-16**  15 Только бы не пострадал кто из вас, как убийца, или вор, или злодей, или как посягающий на чужое; 16 а если как Христианин, то не стыдись, но прославляй Бога за такую участь.

Приоритетность авторитетов: Бог – семья – церковь – государственные власти ...

Д. Пятый уровень авторитетов – авторитет работодателей

Слово Божье отмечает определённую экономическую систему, отражающую Божье принципы справедливости.

**Еф 6:5-7**  5 Рабы, повинуйтесь господам своим по плоти со страхом и трепетом, в простоте сердца вашего, как Христу, 6 не с видимою только услужливостью, как человекоугодники, но как рабы Христовы, исполняя волю Божию от души, 7 служа с усердием, как Господу, а не как человекам,

**Кол 3:22-25**  22 Рабы, во всем повинуйтесь господам вашим по плоти, не в глазах только служа [им], как человекоугодники, но в простоте сердца, боясь Бога. 23 И всё, что делаете, делайте от души, как для Господа, а не для человеков, 24 зная, что в воздаяние от Господа получите наследие, ибо вы служите Господу Христу. 25 А кто неправо поступит, тот получит по своей неправде, [у Него] нет лицеприятия.

**Библейское отношение к работе**

Нанимаясь на работу, христианин вступает в определённые экономические отношения с другими людьми, верующими или нет. Эти отношения ясно определены Священным Писанием и поэтому должны быть основанием для регулирования отношения христиан к работе и работодателям.

1. Нанявшись на работу, служите вашему работодателю, как Господу Иисусу Христу.

 Еф.6:5-8; Кол.3:22-24

1. Всегда уважайте людей, наделенных властью – начальник, мастер, бригадир, звеньевой и т.д.. Уважение этих людей основано на положении, которое они занимают, а не на их личных качествах. Это говорит о том, что мы должны подчиняться работодателям даже тогда, когда они не правы по отношению к нам или к другим.

**1 Петра 2:18**  18 Слуги, со всяким страхом повинуйтесь господам, не только добрым и кротким, но и суровым.

Если позиция работодателя настолько неверна, что вы не находите в себе сил подчиняться ей, вам необходимо подыскать такую работу где вы могли бы с чистой совестью уважать людей стоящих в руководстве и подчиняться им.

1. Поставьте перед собой цель работать на успех и развитие бизнеса вашего работодателя. Работодатель нанимает вас, чтобы вы помогли ему развивать его дело. Это его первая цель. В связи с этим научитесь
	1. Беречь и умножать имущество вашего предприятия
	2. Бережно относиться к рабочему времени. Если вам платят зарплату повременно, честно работать в течение всего времени, а не только в присутствии начальства.
	3. Будьте честными и доброжелательными по отношению к работодателям и начальникам. Не говорите о них плохо.
	4. Никогда не позволяйте лени контролировать вас. Будьте трудолюбивыми.

Пр.10:4; 18:9; 21:25; 22:29

* 1. Всегда учитесь делать свою работу лучше.

Иосиф является одним из лучших Библейским примером правильного отношения ко власти и работодателям. Быт.39-50.

Приоритетность авторитетов: Бог – семья – церковь – государственные власти – работодатель ...

 Е. Шестой уровень авторитетов – авторитет всех окружающих нас людей

Кроме того, что в обществе существуют определённая система авторитетов, Библия ясно говорит о том, что христиане должны относиться ко всем людям считая их выше себя.

**Фил 2:3**  3 ничего [не делайте] по любопрению или по тщеславию, но по смиренномудрию почитайте один другого высшим себя

Нам нужно научиться относиться к каждому человеку с добром и уважением

**Мф 7:12**  12 Итак во всем, как хотите, чтобы с вами поступали люди, так поступайте и вы с ними, ибо в этом закон и пророки.

1. **Правильное отношение к установленным Богом авторитетам в обществе позволяет христианам хорошо выполнять Великое Поручение.**

А. Люди окружающие нас в обществе – это те, с которыми Бог нас свел, чтобы показать им Христа через нашу жизнь, наш характер и наше свидетельство.

Б. Наша жизнь может быть единственным истинным свидетельством о Господе Иисусе Христе, которое они когда-либо услышат в своей жизни.

1. Наша жизнь должна быть светом, отображающим образ Иисуса Христа.

Мф.5:14-16

1. Наша жизнь должна отображать Библейское учение.

2Кор.3:2

В. Наша жизнь обязательно будет иметь влияние на людей вокруг нас. Это влияние может быть добрым, привлекающим людей к Христу или наоборот отталкивающим от них.

1. **Если мы являемся работодателем или начальником для других людей, или человеком облечённым какой-либо другой властью то наше отношение к ним также должно быть основано на Библейских принципах.**

А. Обращаться с людьми справедливо и равно со всеми.

 Кол.4:1; Еф.6:9

Б. Чувствительно относиться к нуждам людей.

 Фил.2:2-3

В. Понимать ответственность нашего положения перед Богом, а также перед вышестоящими руководителями.

1. Быть верными в своём деле “Верный в малом и во многом верен…” (Лук.16:10).
2. Не забывать, что с большим положением приходит больше ответственности и ней потенциально больше проблем.

Иак.3:1; Екл.8:9

Г. Всегда сохранять осознание того, что вы являетесь слугой Христа, даже если вы руководитель или начальник.

 Мк.10:42-45; 1Кор.9:19; 10:33

1. **Основные вопросы.**

А. Что если моя работа вступает в конфликт с моими духовными ценностями?

1. В вашей жизни всегда будет определенный конфликт приоритетов между церковными мероприятиями и вашим рабочим расписанием. Если эти конфликты не часты и незначительны, возможно вам можно продолжить работу в данном месте, помня, что вы можете оказывать доброе влияние на ваших сотрудников. Если же конфликты в расписании лишают вас возможности для духовного роста или служения, вам нужно подумать о необходимости поменять работу.
2. Кроме конфликтов во времени у нас может возникать морально-нравственные конфликты связанные с родом работы, а также характером сотрудников. В подобных случаях очень важно сохранять абсолютную верность Библейским принципам, при этом оставаясь доброжелательными к сотрудникам и исполнительными по отношению к своим служебным обязанностям.

а. Не допускайте лжи, нечестности или любых безнравственных или противоправных действий, даже если к этому вас подталкивает ваш работодатель или другие сотрудники. Помните, что Божий авторитет и авторитет государственных законов стоит выше авторитета работодателей.

б. Если ваше окружение оказывает на вас греховное влияние, вы должны сделать всё, чтобы оно прекратилось. Для этого старайтесь избегать тех ситуаций, в которых вы подвергаетесь подобному влиянию. В случаях, когда вами предприняты все меры и они всё равно не позволяют избежать греховного влияния, вам необходимо найти другую работу.

**Притчи 1:10**  10 Сын мой! если будут склонять тебя грешники, не соглашайся;

 В. Принципы правильного выбора места работы или учёбы?

1. Доверьте этот вопрос в молитве Господу, и будьте готовы искать и принять решение, которое будет угодно Ему.

Иак.1:5; Фил.4:6-7

1. Рассмотрите, не будет ли ваши новые обязанности разрушительно влиять на то, что Господь пытается построить в вашей жизни? Не повредит ли данная учёба или работа, вашему духовному развитию? Если вам сложно решить этот вопрос самим, обратитесь за советом к кому-либо из более опытных христиан.

**Мф 16:25-26**  25 ибо кто хочет душу свою сберечь, тот потеряет ее, а кто потеряет душу свою ради Меня, тот обретет ее; 26 какая польза человеку, если он приобретет весь мир, а душе своей повредит? или какой выкуп даст человек за душу свою?

1. Если ваша новая работа или учёба требует переезда в другой город, то вам необходимо сначала узнать, есть ли в том городе церковь, которая будет способствовать вашему дальнейшему духовному росту? Это чрезвычайно важный вопрос!

**Вопросы**

1. Перечислите основные уровни авторитетов установленных Богом в обществе
2. Что необходимо тебе делать, когда ваша работа представляет собой морально нравственный конфликт с вашими убеждениями?
3. Перечислите основные качества отношения Иосифа к авторитетам в его жизни
4. Что необходимо учитывать, когда вы ищете новую работу?

**СТИХИ ДЛЯ ЗАПОМИНАНИЯ:**

**\* 2 ТИМОФЕЮ 2:4 \***

**\* МАРКА 10:44-45 \***

**\* КОЛОССЯНАМ 3:23 \***

1. Детальное представление Евангелия смотри в Приложении 1 в конце этого материала. [↑](#footnote-ref-2)
2. MacArthur, J. 1993. *God : Coming face to face with His Majesty*. Victor Books: Wheaton, Ill. [↑](#footnote-ref-3)
3. Эйден Тозер, *Стремление к Богу.* (Санкт-Петербург: Издательство «Мирт», 1999), 22 [↑](#footnote-ref-4)